
Poder, pertenencia y responsabilidad
Power, belonging and liability



DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025  270-298

https://doi.org/10.36151/DALPS.085
Esta obra cuenta con Licencia Creative Commons vía: CC BY-NC-ND 4.0�  ISSN:3020-1071

L’UCCISIONE LEGITTIMA DEGLI ANIMALI:  
SACRIFICIUM E SACRATIO
LA MATANZA LEGÍTIMA DE ANIMALES:  
SACRIFICIUM Y SACRATIO
THE LEGITIMATE KILLING OF ANIMALS:  
SACRIFICIUM AND SACRATIO

Roberto Fiori
Università di Roma Tor Vergata (Italia) 
ORCID ID: 0000-0002-4239

Ricevuto: luglio 2025
Accettato: agosto 2025 

RIASSUNTO 

Il diritto romano di età arcaica proibisce l’uccisione del bue, che può avvenire solo in occasione 
di un sacrificio o in conseguenza di un illecito, di cui viene considerato responsabile direttamente 
l’animale e che ne determina la sacratio. Conseguentemente, deve essere ridimensionata la diffu-
sa idea di un potere assoluto del dominus sui propri animali analogo a quello sulle res inanimate. 
Solo a partire dal III sec. a.C., con la lex Aquilia de damno, in un nuovo quadro economico, gli 
animali (o almeno i boves) divengono semplici porzioni del patrimonio del dominus. 

PAROLE CHIAVE 
sacrificio; pena di morte; sacratio; colpa. 

RESUMEN 

El derecho romano arcaico prohibía la matanza de el buey, que solo podía producirse durante un 
sacrificio o como consecuencia de un acto ilícito, del que el animal era directamente responsable 
y que determinaba su sacratio. Por tanto, la idea generalizada del poder absoluto del dominus so-
bre sus animales, análogo al que ejercía sobre las res inanimadas, debe ser reconsiderada. No fue 
hasta el siglo III a. C., con la lex Aquilia de damno y en un nuevo marco económico, cuando los 
animales (o al menos los bueyes) se convirtieron en simples partes del patrimonio del dominus.

PALABRAS CLAVE 
sacrificio; pena de muerte; sacratio; culpa. 

ABSTRACT 

According to archaic Roman law, the killing of an ox was prohibited, except during a sacrifice 
or as a consequence of a crime, for which the animal was held directly responsible, determining 
its sacratio. Consequently, the widespread idea of the dominus’ absolute power over his animals, 



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

271DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

analogous to that over inanimate res, must be reconsidered. It was only from the 3rd century BC 
onwards, under the lex Aquilia de damno and in a new economic framework, that animals (or at 
least oxen) became simple portions of the dominus’ patrimony.

KEYWORDS 
sacrifice; death penalty; sacratio; guilt.



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

272 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

L’UCCISIONE LEGITTIMA DEGLI ANIMALI:  
SACRIFICIUM E SACRATIO
LA MATANZA LEGÍTIMA DE ANIMALES:  
SACRIFICIUM Y SACRATIO
THE LEGITIMATE KILLING OF ANIMALS:  
SACRIFICIUM AND SACRATIO

Roberto Fiori

Sommario: 1. IL SACRIFICIO E LA COLPA DEGLI ANIMALI.—2. LA SACRATIO DEI BO-
VES.—3. CONCLUSIONI.—4. BIBLIOGRAFIA.

1.  IL SACRIFICIO E LA COLPA DEGLI ANIMALI

1.1.  I criteri di scelta delle vittime: similitudo e contrarietas

Nel diritto sacrificale romano l’animale sembra comparire solo come ‘oggetto’. Gli 
scritti giurisprudenziali e antiquari disegnano innanzi tutto la tassonomia delle offerte. 
La prima distinzione riguarda il tipo di animale: i pecudes sono detti hostiae, gli armen-
ta sono chiamati victimae. Poi ci sono vittime lactentes – una categoria che prevede la 
sacrificabilità dopo cinque giorni per il suino, sette per l’ovino, trenta per il bovino – 
finché non spuntano le due file di denti (bidentes, ambidentes) che rendono le vittime 
maiores. Un’ulteriore distinzione riguarda il sesso delle vittime, che tendenzialmente 
deve corrispondere a quello del dio destinatario; e il colore, essendo uso sacrificare ani-
mali bianchi agli dèi superi e quelli neri agli inferi, mentre le vittime rosse erano offerte 
a Vulcano1. 

Questi requisiti incidevano sulla scelta di quali vittime sacrificare nei riti pubblici, 
ma non contribuivano a indicare quali specifici animali sacrificare alle singole divinità. 
Ad esempio, a Giove si sacrificavano principalmente buoi maschi, a Marte suini ovini 

1	 Per queste regole cfr. per tutti MARQUARDT, J. Römische Staatsverwaltung, III2 (Leipzig 1885) 170 
ss.; KRAUSE, C. De Romanorum hostiis quaestiones selectae (Diss.) (Marpurgi Cattorum 1894) 4 
ss. Di recente, sottolinea la relatività delle stesse, e le numerose eccezioni, MANTZILAS, D. Sacri-
ficial animals in Roman religion: rules and exceptions, in JOHNSTON, P. A., MASTROCINQUE, 
A., PAPAIOANNOU S. (eds.). Animals in Greek and Roman religion and myth (Proceedings of the 
Symposium Grumentinum Grumento Nova 5-7 June 2013) (Newcastle upon Tyne 2016) 19 ss.



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

273DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

e bovini nei suovetaurilia, a Quirino agnelli, a Giano arieti, ecc., ma la lista delle cor-
rispondenze tra dèi e vittime è lunga e complessa, e non sempre prevedibile: Giove, ad 
esempio, poteva ricevere anche un ariete, un agnello, una capra, una pecora, un maiale, 
ecc.2. Nel tentativo di chiarire la logica di queste corrispondenze, gli interpreti antichi 
hanno rintracciato due criteri fondamentali, la similitudo e la contrarietas, che sembre-
rebbero tener conto del comportamento animale ai fini dell’individuazione della vittima 
sacrificale.

In particolare, Servio grammatico afferma che per similitudinem a Plutone si offre 
bestiame nero; per contrarietatem a Cerere la scrofa, perché mangia le fruges, a Libero 
il capro, perché mangia l’uva, e a Esculapio la capra, perché non è mai senza febbre3. 
La dottrina è probabilmente almeno tardorepubblicana, perché in Varrone troviamo l’af-
fermazione che la scelta degli animali nei sacrifici dipende dal loro comportamento: 
talora sono sacrificati perché hanno offeso il dio (come il capro, che mangia l’uva, viene 
sacrificato a Libero), talaltra non sono sacrificati per la stessa ragione (come il capro o 
la capra, la cui saliva avvelena l’ulivo e che non possono essere offerti a Minerva)4. La 
trattazione più estesa della dottrina si ritrova però in due testi poetici, entrambi di Ovi-
dio, probabilmente anch’egli dipendente, come Servio, da scrittori di diritto pontificale 
di età tardo-repubblicana (i quali a loro volta potrebbero aver elaborato essi stessi la 
teoria oppure riprodotto una prospettiva già sacerdotale)5.

2	 Cfr. la lista in op. cit. KRAUSE, C. (1894) 31 ss. 
3	 Serv. georg. 2.380: victimae numinibus aut per similitudinem aut per contrarietatem immolantur: per 

similitudinem, ut nigrum pecus Plutoni; per contrarietatem, ut porca, quae obest frugibus, Cereri, ut 
caper, qui obest vitibus, Libero, item capra Aesculapio, qui est deus salutis, cum capra numquam sine 
febre sit. Il brano è riprodotto anche in Mythogr. Vat. II, 79 (Kulcsár). Cfr. anche Serv. auct. georg. 
2.380: quia vites, quae in honore ipsius fuerant, ab eo comestae sunt, iratus Liber pater eum occidi 
fecit et ei tolli utrem, in quo mitti vinum fecit pro eius vindicta.

4	 Varr. de re rust. 1.2.18-19: cui Fundanius, ‘Vide’, inquit, ‘ne, Agri, istuc sit ab hoc, cum in legibus 
etiam scribatur “pecus quoddam”. Quaedam enim pecudes culturae sunt inimicae ac veneno, ut istae, 
quas dixisti, caprae. Eae enim omnia novella sata carpendo corrumpunt, non minimum vites atque 
oleas. 19. Itaque propterea institutum diversa de causa ut ex caprino genere ad alii dei aram hostia 
adduceretur, ad alii non sacrificaretur, cum ab eodem odio alter videre nollet, alter etiam videre pe-
reuntem vellet. Sic factum ut Libero patri, repertori vitis, hirci immolarentur, proinde ut capite darent 
poenas; contra ut Minervae caprini generis nihil immolarent propter oleam, quod eam quam laeserit 
fieri dicunt sterilem: eius enim salivam esse fructuis venenum’.

5	 L’ipotesi di una comune dipendenza da scrittori di diritto pontificale mi sembra maggiormente pro-
babile rispetto a quella di una diretta dipendenza di Servio dal poeta augusteo, benché in molti passi 
del commento all’Eneide Servio citi le Metamorfosi: Serv. Aen. 1.259 (= Ovid. met. 14.581 ss.); 3.34 
(= 8.762); 4.2 (= 4.64); 4.462 (= 5.533 ss.); 5.95 (= 15.389); 5.409 (= 12.464); 6.134 (= 14.581 ss.); 
6.529 (= 13.31); 7.412 (= 14.574); 7.715 (= 14.330); 12.405 (= 1.521). Nei commenti alle Bucoliche e 
alle Georgiche si cita qualche opera in più, ma spesso in modo generico o impreciso: Serv. buc. 3.106 
(= Ovid. met. 10.215; 13.394 ss.); 5.10 (sic Ovidius in metamorphoseon libris, ma in realtà heroid. 2.1 
ss.); 10.62 (= Ovid. met. 8.738 ss.); georg. 1.43 (sic Ovidius in fastis); 1.378 (ut Ovidius dicit; in realtà 



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

274 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Rivolgiamoci dunque al poeta augusteo. Nelle Metamorfosi (15.60-478), Ovidio fa 
parlare Pitagora, il quale predica contro la dieta carnea, sostenendo che: (a) nell’Età 
dellOro non si mangiava carne, sinché non si iniziò a cibarsi di animali selvatici (15.60-
110); (b) poi si passò agli animali domestici: per primo al maiale, perché mangiava i 
germogli, e al capro, perché mangiava le viti; la ragione del loro sacrificio è la loro 
culpa (15.111-115); (c) sono invece senza colpa le pecore e i buoi, che aiutano l’uomo 
nei lavori dei campi, cosicché cibarsene è come cibarsi dei propri coloni (15.116-142); 
(d) non bisogna mangiare gli animali perché in essi potrebbero essersi reincarnati esseri 
umani (15.143-478, e spec. 15.453-478).

Il tema ritorna nei Fasti (1.337-456), ma è trattato in modo più incoerente, il che po-
trebbe far pensare che vi siano stati inseriti motivi tratti dalle Metamorfosi, non rielabo-
rati in modo finale: (a) dapprima si ricorda che il sacrificio delle origini non era cruento 
(1.337-348); (b) poi si afferma che il sacrificio cruento è nato allorché alcuni animali 
hanno offeso, con il loro comportamento, gli dèi: (b1) la scrofa, cibandosi dei germogli, 
offende Cerere e per questo viene punita (353: dederat poenas) con il sacrificio; il ca-
pro fa lo stesso con la vite, e viene consegnato come un nemico (359: noxae ... deditus 
hostis): si parla di culpa (361) degli animali (1.349-361); (b2) l’ovis avrebbe mangiato 
le verbenae destinate agli dèi della campagna (1.381-382); (b3) a Priapo si sacrifica un 
asino perché, ragliando, avrebbe svegliato la ninfa che il dio concupiva, esponendolo 
alle risa dei presenti (1.391-440); (b4) gli uccelli sono puniti per il crimen linguae, in 
quanto rivelano con il volo (penna) e con la voce (ore) – la differenza è tra uccelli detti 
nel diritto augurale alites e oscines – le mentes divine: la colomba è sacrificata a Venere, 
il fegato dell’oca a Io (nella Focide), il gallo alla Notte (1.441-456). Come dicevo, in 
questa struttura si riscontrano delle incoerenze. Tra gli esempi sub b1) e b2) si inserisce 
un riferimento al sacrificio del bue, che prescinde da una colpa dell’animale: (c) per 
spiegare l’origine del sacrificio, Ovidio richiama la storia di Aristeo che, volendo recu-
perare le api perdute, si rivolse a Proteo, che gli consigliò di sacrificare e seppellire un 
iuvencus, dal cui corpo sarebbero nate le api (1.362-380; cfr. met. 15.364-367). E anche 
tra gli esempi sub b2) e b3) si inserisce un esempio estraneo al tema della colpa, soste-
nendo che altri sacrifici si compiono per similitudine: (d) in Persia si sacrifica al Sole un 
cavallo, per la velocità del dio e della vittima; a Diana una cerva in luogo di una vergine; 
a Ecate un cane (1.385-390).

Questi testi sembrerebbero introdurre, nelle regole del diritto sacrificale romano, un 
principio di responsabilità che capovolge il ruolo della vittima, che viene sacrificata 

Ovid. met. 6.331 ss. narra una storia analoga con una diversa protagonista); 2.7 (= Ovid. am. 1.15.11); 
3.431 (= Ovid. met. 6.331 ss.); 4.494 (il verso di Ovidio non ci è altrimenti giunto: cfr. Ovid. inc. sed. 
fr. 7 Morel); 4.522 (= Ovid. met. 11.56 ss.). Il Servio Danielino cita Ovidio in pochi casi, attingendo 
a varie opere: Serv. auct. Aen. 1.259 (= Ovid. met. 14.581 ss.); 10.145 (= Ovid. fast. 4.45); buc. 6.54 
(= Ovid. am. 3.5.18).



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

275DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

perché colpevole, divenendo da semplice ‘oggetto’ passivo del rito a ‘soggetto’ agente e 
pertanto responsabile. L’interpretazione dei versi di Ovidio è però discussa.

1.2.  Le interpretazioni della dottrina

Un primo contributo da considerare è quello di Burkhard Gladigow. Dopo aver ri-
levato che nei Fasti si dice che l’animale viene noxae deditus e che a Roma vengono 
sacrificati solo animali domestici, lo studioso ha ipotizzato che il modello giuridico 
adottato dal poeta augusteo fosse quello della pauperies, che consentiva la noxae dedi-
tio dell’animale. Su queste basi, e ritenendo che in origine la consegna del colpevole ne 
avrebbe comportato l’uccisione da parte del danneggiato oppure da parte dello stesso 
pater, con la consegna del solo corpo del responsabile – ipotesi avanzata da Max Ka-
ser6 – Gladigow ha sostenuto che nel sacrificio l’uomo esercitasse il suo potere di pater 
familias sull’animale7, e che quest’ultimo fosse considerato responsabile perché gli era 
attribuita ‘una qualche personalità’8. Tutto ciò troverebbe una corrispondenza nel diritto 
pubblico: i Romani avrebbero infatti concepito l’esecuzione capitale come un sacri-
ficio9, essendo il colpevole sacer10. Questa costruzione giuridica avrebbe lo scopo di 
legittimare – riconducendola alla patria potestas – l’uccisione degli animali11, in realtà 
effettuata a scopi alimentari12: presso Greci e Romani la consumazione di carne sarebbe 
infatti sempre stata effettuata all’esito di un sacrificio13. 

6	 KASER, M. Das römische Privatrecht. I. Das altrömische, das vorklassische und klassische Recht 
(München 1955) 145 s. (cfr. anche ID. Das römische Privatrecht. I. Das altrömische, das vorklassische 
und klassische Recht2 [München 1971] 164 e nt. 9), che lo ipotizza sulla base di Gai. 4.81 e Fragm. 
Aug. 82-87; cfr. GLADIGOW, B. Ovids Rechtfertigung der blutigen Opfer. Interpretationen zu Ovid, 
fasti I 335-456, in Der altsprachliche Unterricht 14 (1971) 7. Quest’ultimo a. (ibid., 9) parla anche 
di una «strafrechtliche Verantwortlichkeit der Tiere» sulla base di MOMMSEN, Th. Römisches Stra-
frecht (Leipzig 1899) 834, il quale tuttavia si riferisce all’actio de pauperie, restando quindi nell’àmb-
ito del diritto privato.

7	 Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 8.
8	 Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 13: «eine gewisse ‘Persönlichkeit’».
9	 Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 17 ss. 
10	 Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 21: la frase neque fas est eum immolari contenuta in Fest., s.v. “Sacer 

mons” [L. 424], dovrebbe essere intesa nel senso che l’homo sacer, essendo già sacer, non dovrebbe 
essere nuovamente consacrato (cfr. una critica infra, nt. 22). Per DÜLL, R. Archaische Sachprozesse 
und Losverfahren, in ZRG RA 61 (1941) 5 ss., un illecito causato da un animale ne determinava la 
sacratio (cfr. i buoi nella terminum exaratio).

11	 Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 10: «Das Opferritual dient der Rechtfertigung der Tiertötung».
12	 Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 11: «primär ist also der Aspekt der Nahrungsbeschaffung, sekundär, 

aber kaum weniger wichtig, wie man dies in unbedenklicher Weise bewältigen könne».
13	 Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 12: «alle Zeichen sprechen dafür, daß bei Griechen und Römern die 

Schlachtung von Haustieren grundsätzlich in der Form und unter dem Schutz einer Opferhandlung 
vor sich ging; alles Fleisch, das man verzehrte, war also letzten Endes Fleisch von Opfertieren». L’i-



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

276 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

La costruzione di Gladigow riporta il problema, come si vede, nell’alveo della nozio-
ne di dominium, per quanto riconosca che il rilievo attribuito al comportamento dell’a-
nimale lo avvicini più alle personae sottoposte alla potestas che non alle res. Ancor 
più rigorosa nel ricondurre i brani alle regole della patria potestas è la costruzione di 
John Scheid, il quale ha preso le mosse dalle ricerche di Gladigow per sostenere che il 
sacrificio sarebbe espressione della visione romana di una società gerarchizzata nella 
quale gli animali sarebbero strumentali al pasto di dèi e uomini14. In questa concezio-
ne, l’uccisione degli animali è espressione della potestas del dominus, e la colpa degli 
animali sarebbe irrilevante: in una società tradizionale come quella romana, l’uccisione 
di animali non avrebbe potuto suscitare imbarazzo e, d’altronde, nei miti non si rinver-
rebbe alcuna forma di colpevolezza del sacrificante. I riferimenti di Ovidio alla colpa 
degli animali sarebbero dunque ironici, mettendo in evidenza l’ipocrisia e l’artificialità 
dell’argomento15.

Entrambe le proposte sembrerebbero basarsi su un’applicazione, alla materia del 
sacrificio, delle regole del diritto privato romano, ma in effetti sono contraddette proprio 
da queste ultime.

La ricostruzione di Gladigow muove dal confronto con la noxae deditio dell’actio 
de pauperie, che sarebbe richiamata dal v. 359 in cui si dice che l’animale è noxae ... 
deditus. Tuttavia l’actio de pauperie è data per comportamenti contra naturam dell’ani-
male16, ciò che non può certamente dirsi dell’atto di mangiare germogli e uva da parte 
di un maiale e un capro: dovremmo pertanto immaginare che Ovidio abbia utilizzato 
l’esempio in modo giuridicamente sbagliato – il che in assoluto non si può escludere, 
ma è un’extrema ratio, soprattutto considerando che normalmente, e soprattutto nei 

dea è stata di recente posta in discussione da KAJAVA, M. Visceratio, in Arctos 32 (1998) 109 ss., su 
cui cfr. SCHEID, J. Quand faire c’est croire. Les rites sacrificiels des Romains (Paris 2005) = Quando 
fare è credere. I riti sacrificali dei Romani (Roma-Bari 2011) 189 ss., il quale ritiene invece che ogni 
uccisione fosse sacrificale pur se non necessariamente all’interno di sacrifici pubblici.

14	 SCHEID, J. L’animal mis à mort: une interprétation romaine du sacrifice, in Études rurales 147-148 
(1998) 15 ss., seguito da PRESCENDI, F. Décrire et comprendre le sacrifice. Les réflexions des Ro-
mains sur leur propre religion à partir de la littérature antiquaire (Stuttgart 2007) 224 ss.

15	 Op. cit. SCHEID, J. (1998a) 17: «l’idée que, dans une société traditionnelle, notamment celle de 
Rome, la mise à mort d’animaux ait pu susciter une réaction de rejet ne me paraît pas pertinente. 
Aucun comportement semblable n’est attesté. Les mythes ne mentionnent d’ailleurs pas de sentiment 
de culpabilité chez les sacrificateurs, mais racontent au contraire qu’ils tuent sans pitié ni piété les 
animaux domestiques, même les plus inoffensifs»; ibid., 18: «avec ironie, le poète met en évidence le 
côté hypocrite et artificiel de l’argument fondé sur la culpabilité des animaux sacrifiés». La teoria di 
Scheid è seguita da HUET, V. La mise à mort sacrificielle sur les reliefs romains: une image banalisée 
et ritualiste de la violence?, in BERTRAND, J.-M. (éd.), La violence dans les mondes grec et romain 
(Paris 2005) 91 ss. e da op. cit. PRESCENDI, F. (2007) 227. 

16	 CURSI, M. F. Gli illeciti privati, in EAD. (a cura di). XII tabulae. Testo e commento, II (Napoli 2018) 
609 ss.



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

277DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Fasti, il poeta è estremamente preciso nell’uso delle categorie giuridiche17. In realtà, 
considerando che nel verso sopra citato il noxae deditus è detto hostis, e che poco sopra 
Ovidio spiega i termini hostia come hostis domitus e victima come ‘quella che cade per 
la (mano) destra vincitrice’18, sembrerebbe preferibile pensare che il poeta stia facen-
do riferimento alla deditio internazionale, che si verificava quando un Romano avesse 
compiuto un’infrazione del ius gentium19 e che aveva lo scopo di eliminare il pericolo 
di un bellum che fosse iustum per il nemico20. Senonché non vi sono esempi di uccisio-
ne del colpevole nella deditio internazionale, intesa come sanzione: la funzione della 
deditio – come nei rapporti interni quella della sacratio – è di recidere i rapporti tra il 
deditus e il gruppo di appartenenza, a prescindere dalla sorte successiva del colpevo-
le21. Dunque non può condividersi il proposto parallelismo tra deditio e supplicium, 
perché tra l’uccisione realizzata dall’autorità (supplicium, sacrificium) e la separazione 
del colpevole (sacratio, deditio) c’è una profonda differenza: la prima coincide con una 
immolatio, mentre non è fas immolare l’homo sacer22. Potrebbe obiettarsi che è proprio 
Ovidio ad avvicinare la noxae deditio al sacrificium: è però verisimile che – soprattutto 

17	 Cfr. più in generale, sulle conoscenze giuridiche di Ovidio, LAMBRINI, P. Ovidio giurista, in GA-
ROFALO, L., GHEDINI, F. (a cura di). Ovidio e i Fasti. Memorie dall’antico (Venezia 2021) 200 ss., 
la quale tuttavia si spinge a definire Ovidio ‘giurista’, il che non mi sembra condivisibile: un conto 
è la conoscenza del diritto, che a Roma era molto diffusa, un altro è appartenere alla categoria dei 
prudentes, gli unici che a Roma possono essere definiti ‘giuristi’.

18	 Ovid. fast. 1.335-336: victima quae dextra cecidit victrice vocatur; / hostibus a domitis hostia nomen 
habet.

19	 Naturalmente, l’animale domestico è romano: esso è hostis non di Roma, ma degli dèi, a seguito 
dell’infrazione compiuta.

20	 Sulla deditio internazionale, mi sia permesso di rinviare a FIORI, R. Homo sacer. Dinamica politi-
co-costituzionale di una sanzione giuridico-religiosa (Napoli 1996) 264 ss., con fonti e letteratura.

21	 Fa eccezione il caso di M. Claudio Clinea, che fu deditus ai Corsi ma non receptus, sulla cui sorte 
posteriore abbiamo due versioni: per la prima, riportata da Cass. Dio fr. 45.1 [Boissevain] (cfr. Zon. 
8.18), sarebbe stato espulso dalla città; per la seconda, di Val. Max. 6.3.3, sarebbe stato imprigionato 
e ucciso in carcere (cfr. anche Amm. Marc. 14.11.32). Qui, chiaramente, il problema è posto dalla 
mancata accettazione da parte del nemico e dalla necessità, per Roma, di liberarsi comunque della col-
pa. Va detto che anche nella noxae deditio di diritto privato non è prevista la sanzione dell’uccisione 
del colpevole: l’istituto ha solo lo scopo di liberare il dominus dalla responsabilità, al punto che lo si 
considera libero anche se si limita a consegnare il corpo del reo nel caso in cui sia morto (cfr. supra, 
nt. 6).

22	 Cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 47 ss. La giustificazione portata da op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 21 
di questa regola («die nochmalige Konsekration des bereits für sacer Erklärten ist nicht fas») non è 
convincente, perché ai fini del sacrificium non è sufficiente la ‘separazione’ (consecratio) della vit-
tima, ma è necessaria la sua dazione (dedicatio) alla divinità (sul fatto che nella consecratio capitis 
non vi sia dedicatio cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 50 ss.; sul rapporto tra consecratio e dedicatio 
nella consacrazione di res cfr. ID. Le res sacrae nel ius divinum: consecratio, dedicatio e profanatio, 
in AUPA 63 [2023] 37 ss.). La dicotomia tra supplicium e sacratio si ritrova anche nella punizione 
degli illeciti internazionali: cfr. ad es. il differente trattamento della rottura della fides negli episodi di 
Mettio Fufezio e Turno Erdonio, così come analizzati in op. cit. FIORI, R. (1996) 276 ss. e spec. 280 



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

278 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

nei Fasti, ossia nell’opera in cui parla della noxae deditio e in cui il problema non viene 
presentato in veste pitagorica, come accade nelle Metamorfosi – nell’accostare i due 
istituti egli intendesse mettere l’accento, più che sull’atto dell’uccisione della vittima, 
sulla sua dazione (deditio, dedicatio) al destinatario.

Messa da parte la teoria di Gladigow, diviene dubbia anche la teoria di Scheid che 
non vi sia spazio per una colpa dell’animale in quanto l’uccisione avverrebbe sulla 
base di un potere assoluto. In primo luogo, occorre rilevare che il sacrificio animale è 
consentito non solo a personaggi privati e pubblici dotati di potere, ma anche a soggetti 
che ne sono privi. Se i sacrifici privati sono normalmente compiuti dal pater familias, i 
sacrifici pubblici possono essere eseguiti sia dai magistrati, sia dai sacerdoti23, che non 
hanno alcun potere24, o addirittura da soggetti privati che però costituiscono il vertice 
di una organizzazione, come nel caso del culto di Bona dea, officiato nella casa del ma-
gistrato in carica e diretto dalla materfamilias della domus25. È vero che il sacrificio è 
espressione della visione gerarchica della società propria dei Romani, ma la nozione su 
cui si impernia la gerarchia non è quella di potestas, bensì quella di maiestas26. D’altra 
parte, occorre ridimensionare anche l’idea di un potere del pater familias completa-
mente libero da vincoli. A Roma non è attestata la possibilità di un’uccisione arbitraria, 
basata sul puro esercizio di potere. Il pater, per uccidere il filius, ha bisogno di una 
iusta causa27, e un supplicium immotivato era considerato come un atto tirannico anche 
prima dell’istituzione della provocatio ad populum28: la concessione della garanzia al 
cittadino riguarda la possibilità del giudizio popolare, non può essere intesa nel senso 

(cfr. anche, ibid., 289 ss.; naturalmente, il problema non è la storicità degli episodi, ma il fatto che essi 
apparissero giuridicamente verisimili ai Romani).

23	 Cfr. ad es., per i pontefici, op. cit. MARQUARDT, J. (1885) 219 ss.
24	 Al di là dei poteri del pontefice massimo sui membri del proprio collegio, che non sono definibili 

come poteri pubblici in senso proprio, perché non si estendono agli altri cittadini, non sono attestati 
poteri sacerdotali. Per sostenerne l’esistenza, la dottrina si è talora affidata a presunzioni, che talora si 
basano su sillogismi errati nelle premesse e di dubbio rigore logico, come ad es. quello proposto da 
VALLOCCHIA, F. Collegi sacerdotali ed assemblee popolari nella repubblica romana (Torino 2008) 
87: «esaminando la potestas sotto il profilo della varietà dei contenuti e della titolarità (dèi, popolo, 
magistrati, patres, domini), e considerato che tutti gli uomini sono sottoposti alla potestas degli dèi, 
non si può dubitare che i sacerdoti abbiano potestas».

25	 Cfr. FIORI, R. Materfamilias, in BIDR 96-97 (1993-1994) 474.
26	 Su questa distinzione di àmbiti cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 107 ss. e spec. 122 ss. Una sovrapposi-

zione analoga a quella di Scheid è in BURKERT, W. Homo necans. Interpretationen altgriechischer 
Opferriten und Mythen (Berlin-New York 1972) = Homo necans. Antropologia del sacrificio cruento 
nella Grecia antica (Torino 1981) 45.

27	 Cfr. Fragm. Aug. 85-86. Sulla discussione, in dottrina, intorno ai limiti della patria potestas, mi limito 
a richiamare, da ultimo, MCGINN, Th. A. J. La familia e i poteri del pater, in CURSI M. F. (a cura di). 
XII tabulae. Testo e commento, I (Napoli 2018) 190 ss.; cfr. anche ibid., 208 ss. sulla testimonianza 
dei Frammenti di Autun.

28	 Basti pensare a quanto scrive Liv. 1.49.4-5 rispetto a Tarquinio il Superbo.



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

279DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

che in precedenza fosse tollerata l’arbitraria applicazione della poena capitis; la stessa 
uccisione senza processo dei capi nemici in occasione del trionfo è consentita non per-
ché la loro colpa sia irrilevante29, ma perché sono hostes, e dunque non si estendono 
loro le garanzie del civis né si applica la protezione che i peregrini ricevono dalla loro 
comunità. Né appare rilevante l’argomento secondo cui nei miti riportati da Ovidio non 
si rinviene alcuna forma di colpevolezza del sacrificante: la colpevolezza è esclusa non 
perché sia consentito uccidere arbitrariamente un animale, ma perché nella fattispecie 
si è denunciata la colpa della vittima. Infine, contrariamente a quanto si è affermato, è 
proprio nelle società tradizionali che si avverte la necessità di giustificare l’uccisione 
dell’animale: alcuni esempi greci e vedici possono essere di aiuto.

1.3.  Esempi greci e vedici

Nel de abstinentia animalium, Porfirio (233/4-305 d.C.), attingendo al de pietate 
(περὶ εὐσεβείας) di Teofrasto (371-287 a.C.)30, narra l’αἴτιον delle feste ateniesi dei 
Βουφόνια. In una prima fase l’unico sacrificio sarebbe stato incruento. Poi un contadino 
di nome Σώπατρος (o Δίομος), che era straniero ma coltivava le terre dell’Attica, presa 
una scure, avrebbe ucciso un bue che, dopo aver lavorato i campi, si era cibato delle 
offerte destinate agli dèi (2.29.1). Dopo aver seppellito il bue, Σώπατρος prende la via 
dell’esilio ‘come se avesse commesso un’empietà’ (ὡς ἠσεβεκώς), e si rifugia a Creta 
(2.29.2). Nel frattempo nell’Attica giunge una carestia, e allora si consulta la Pizia, la 
quale risponde che bisogna punire l’uccisore, rimettere in piedi il morto e cibarsene 
(2.29.3). Trovato Σώπατρος, questi suggerisce di ripetere l’uccisione in un contesto sa-
crificale e si incarica di uccidere la vittima se gli verrà concessa la cittadinanza (2.29.4-
5). Il sacrificio viene pertanto compiuto nel seguente modo: alcune vergini portano l’ac-
qua per affilare la scure e il coltello; una persona porge la scure a un’altra che colpisce 
il bue, mentre una terza lo scanna; infine il bue viene scuoiato e la sua carne consumata 
in un banchetto (2.30.1). Poi la pelle del bue viene riempita di paglia, lo si rimette in 
piedi e lo si attacca a un aratro (2.30.2). Infine si istituisce un processo per l’uccisione: 
le vergini accusano chi ha affilato gli strumenti; chi ha affilato gli strumenti accusa chi 
ha fornito la scure; chi ha fornito la scure accusa chi ha colpito il bue; chi ha colpito il 
bue accusa il coltello, che viene condannato (2.30.3). Da quel giorno, il rito viene ripe-
tuto sull’acropoli di Atene in occasione delle Dipolie (Διπόλια), sacrificando il bue che, 
all’interno di un gruppo, mangia le offerte poste sull’altare, e al termine del rito si getta 

29	 Cfr. invece op. cit. SCHEID, J. (1998a) 18: «la question de la culpabilité et de la faute n’était pas 
posée» rispetto ai capi nemici.

30	 Theophr. piet. fr. 16-18 [Pötscher].



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

280 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

in mare il coltello (2.30.4-5)31. La storia è ripetuta anche da Pausania, che tuttavia parla 
di un giudizio della scure e afferma che si conclude con l’assoluzione32.

Il racconto mira, con ogni probabilità, a giustificare un’uccisione che appare ripro-
vevole al di fuori del contesto sacrificale33: il primo bue ucciso da Σώπατρος viene sep-
pellito senza essere mangiato, e senza che agli dèi sia attribuita la loro porzione. Solo 
quando il (secondo) bue viene sacrificato l’uccisione appare giustificata; ma neanche 
il rito è sufficiente, sentendosi il bisogno di legittimare ulteriormente l’uccisione invo-
cando una colpa dell’animale; e addirittura neanche la colpa dell’animale è sufficiente, 
perché resta comunque una responsabilità dell’uccisore, che deve essere ritualmente 
trasferita a qualcuno o a qualcosa34.

Un mito analogo si legge nei testi dell’India antica, appartenenti a un periodo che 
con qualche approssimazione può essere ricompreso tra il 1500 e il 500 a.C.35. 

31	 Cfr. anche Porph. abst. 2.10.2 (la cui fonte non è Teofrasto: cfr. GEORGOUDI, S. L’‘occultation de la 
violence’ dans le sacrifice grec: données anciennes, discours modernes, in GEORGOUDI, S., KOCH 
PIETTRE, R., SCHMIDT, F. [éd.]. La cuisine et l’autel. Les sacrifices en questions dans les sociétés 
de la Méditerranée ancienne [Turnhout 2005] 137).

32	 Paus. 1.24.4; 1.28.10.
33	 Questo profilo è sottolineato soprattutto da DURAND, J.-L. Le corps du délit, in Communications 26 

(1977) 46 ss.; ID. Sacrifice et labour en Grèce ancienne. Essai d’anthropologie religieuse (Paris-Rome 
1986) 43 ss. Se si ritenesse che anche nei Βουφόνια storici si sacrificava un bue aratore, come ipotizza 
VERNANT, J.-P. Théorie générale du sacrifice et mise à mort dans l’Antiquité grecque, in RUDHAR-
DT, J., REVERDIN, O. (éd.). Le sacrifice dans l’Antiquité (Vandoeuvres-Genève 1981) 14 s. (ma non 
mi sembra che nelle fonti vi siano elementi in questo senso: l’unico indizio potrebbe essere il fatto che i 
Βουφόνια storici riproducono l’uccisione mitica del bue aratore da parte di Σώπατρος), il sacrificio co-
stituirebbe un’eccezione al νόμος ateniese attestato da Ael. var. hist. 5.14: καὶ τοῦτο δὲ ἦν φυλαττόμενον 
παρ᾽ αὐτοῖς. βοῦν ἀρότην καὶ ὑπὸ ζυγὸν πονήσαντα σὺν ἀρότρῳ ἢ καὶ σὺν τῇ ἁμάξῃ, μηδὲ τοῦτον θύειν, 
ὅτι καὶ οὗτος εἴη ἂν γεωργὸς καὶ τῶν ἐν ἀνθρώποις καμάτων κοινωνός ‘un’altra norma era da loro se-
guita: che un bue aratore, aggiogato per tirare l’aratro o un carro, non fosse sacrificato, perché anch’esso 
poteva essere considerato un agricoltore e un compagno del lavoro degli uomini’.

34	 Op. cit. GEORGOUDI, S. (2005) 134 ss., influenzata dalle pagine di SCHEID, J. La mise à mort de 
la victime sacrificielle. À propos de quelques interprétations antiques du sacrifice romain, in MÜLL-
ER-KARPE, A., HAFFNER, A., BRANDT, H. (hrsg.). Studien zur Archäologie der Kelten, Römer und 
Germanen in Mittel– und Westeuropa. Alfred Haffner, zum 60. Geburtstag gewidmet (Rahden 1998b) 
521 s. (cfr. ibid., 138 nt. 110), ha tentato di ridimensionare l’importanza del brano di Porfirio, rilevando 
che esso si rivolge agli avversari del sacrificio cruento. Tuttavia non solo il passaggio è stato tratto da 
Teofrasto, e dunque può essere stato al più riconvertito da Porfirio in funzione antisacrificale, ma il dato 
rituale del processo all’arma sacrificale, riportato anche da Pausania, depone chiaramente nel senso 
della colpa del sacrificante, a prescindere dalle interpretazioni erudite. Altra questione è la responsabilità 
dell’atto, che è collettiva (come giustamente rileva l’a. ibid., 137) perché nei rapporti tra uomo e divinità 
il soggetto giuridicamente rilevante è la comunità di appartenenza, non il singolo: cfr., per Roma, FIORI, 
R. La condizione di homo sacer e la struttura sociale di Roma arcaica, in LANFRANCHI, Th. (éd.). 
Autour de la notion de sacer (Actes École Française de Rome 2014) (Rome 2018) 202 ss.

35	 Cfr. per tutti WITZEL, M. R̥gvedic history: poets, chieftains and polities, in ERDOSY, G. (ed.). The In-
do-Aryans of Ancient South Asia. Language, material culture and ethnicity (Berlin-New York 1995) 24.



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

281DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Già nel testo più risalente, il R̥g Veda, si dice che Trita (‘Terzo’) Āptya, ‘Gefol-
gsmann’ del dio Indra, spinto da quest’ultimo attacca Viśvarūpa, un ásura36 con tre 
teste figlio di Tvaṣṭr̥, liberando le vacche che questi tratteneva: Indra taglia le teste di 
Viśvarūpa, che aspirava al potere (ójas), e si appropria delle vacche37. Si noti, peraltro, 
che nel R̥g Veda Trita Āptya (e, in misura minore, suo fratello Dvita [‘Secondo’]) era 
indicato come colui cui imputare gli illeciti compiuti apertamente e in segreto, nonché 
gli incubi38. 

Nello Yajur Veda39 si precisa che Viśvarūpa era il cappellano (puróhita) degli dèi 
detti devá, ma era anche il figlio della sorella degli dèi detti ásura. Nella ripartizione 
delle offerte sacrificali, egli prometteva la porzione sacrificale apertamente ai devá- e 
segretamente ai suoi parenti ásura40. Questo comportamento preoccupa Indra, re degli 
dèi, perché pensa che l’ásura- Viśvarūpa voglia togliergli il regno (rāṣṭrá), e pertanto lo 
uccide tagliandogli le tre teste. Per un anno, Indra trattiene la colpa dell’uccisione nella 
mano, ma tutti lo chiamano brahmanicida. Poi riesce a persuadere la terra, gli alberi e 
le donne a prendere ciascuno un terzo della sua colpa, che divengono rispettivamente le 
fessure naturali nel terreno, la linfa che scorre dagli alberi e le mestruazioni femminili. 
In un altro testo dello Yajur Veda si dice che sui tre fratelli ricade anche la colpa dell’atto 
sanguinoso compiuto in occasione del sacrificio cruento: l’acqua con cui si lava il san-
gue del sacrificio viene versata per loro invocando il nome di ciascuno41.

Infine, nello Śatapatha Brāhmaṇa (1.2.3.2-4) si dice che i tre fratelli Āptya, ossia 
Ekatá, Dvitá- e Tritá- ‘Primo, Secondo e Terzo’, seguivano Indra come un brahmano 
segue un re, e che sapevano che Indra avrebbe ucciso Viśvarūpa, cosicché in realtà (eva) 
lo uccide Trita, essendo Indra libero dalla colpa in quanto dio: tuttavia gli Āptya, a loro 
volta, ottengono che la colpa si trasferisca su coloro che sacrificano senza attribuire un 
dono ai sacerdoti. 

Benché apparentemente il contesto non sia sacrificale, in realtà – come mostra la 
comparazione con altri miti – a questo mito è sotteso il rituale dell’uccisione del ‘dop-
pio’ del re, il puróhita in sostituzione dell’auto-sacrificio del re42. Anche qui, come 
in Grecia, l’illecita appropriazione/distribuzione delle offerte sacrificali determina una 

36	 RV 3.38.4cd.
37	 RV 10.8.7-9; cfr. 10.99.6.
38	 RV 8.47.13-17.
39	 Taittirīya Saṃhitā 2.5.1.1-2. Cfr. anche Kāṭhaka Saṃhitā 12.10; Maitrāyaṇi Saṃhitā 2.4.1, nonché 

Śatapatha Brāhmaṇa 1.6.3.1-5; 5.5.4.2-6; Jāiminīya Brāhmaṇa 2.153-157.
40	 Nello Jāiminīya Brāhmaṇa 2.153.3 si precisa che si promette segretamente la parte sacrificale a colui 

per cui si ha il più alto rispetto.
41	 Maitrāyaṇi Saṃhitā 4.1.9, su cui DUMÉZIL, G. Heur et malheur du guerrier2 (Paris 1985) = Le sorti 

del guerriero (Milano 1990) 43.
42	 Non è possibile affrontare qui il tema: devo rinviare a un lavoro in corso di elaborazione.



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

282 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

colpa che giustifica l’uccisione, ma non al punto di escludere la responsabilità dell’ucci-
sore, che se ne libera trasferendola a oggetti inanimati (Yajur Veda) o a uomini colpevoli 
dello stesso illecito della vittima (Śatapatha Brāhmaṇa). 

1.4.  Un tema connesso: è necessario l’assenso dell’animale al sacrificio?

Come si vede, anche nella cultura greca e vedica si cerca di giustificare il sacrificio, 
pur legittimo e anzi necessario, denunciando una colpa della vittima. Peraltro, l’ucci-
sione sacrificale è un atto talmente grave che neanche la colpa dell’animale è sufficiente 
a liberare il sacrificante da ogni responsabilità, al punto che, per non essere a sua volta 
punito, egli deve trasferire la propria colpa su altri. La corrispondenza tra il sacrificio 
greco e indiano induce dunque a escludere che l’idea della colpa (della vittima e del 
sacrificante) sia una tarda invenzione intellettuale, e al contrario porta a ritenere che si 
tratti di una convinzione radicata nella cultura dei popoli (quantomeno) indoeuropei. 
D’altronde non è senza argomenti la teoria secondo cui il sacrificio (greco) rifletterebbe 
una ‘commedia dell’innocenza’ riconducibile alle pratiche dei cacciatori primitivi, e ciò 
proietterebbe queste regole rituali ancora più indietro nel tempo43.

Con questi temi si interseca un problema diverso, ossia la possibilità che nel sacri-
ficio greco e romano fosse richiesto l’assenso della vittima al sacrificio: naturalmente, 
qualora tale assenso fosse necessario, potrebbe costituire un’esimente per il sacrificante. 
La questione è stata studiata soprattutto in àmbito greco, a partire da alcune fonti che 
attestano il compimento di atti rituali che inducono l’animale ad abbassare o a scuotere 
il capo: nei Βουφόνια, come abbiamo visto, si mettono davanti all’animale delle offerte 
vegetali perché ne mangi; in un’iscrizione di Cos si stabilisce che sia sacrificato l’ani-
male che abbassi il capo (ὑποκύψει)44; in altri sacrifici gli si pone dinanzi dell’acqua 
affinché per berla chini il capo, oppure lo si spruzza di acqua fredda o di semi sul capo, 
cosicché lo scuota45. Gli interpreti antichi hanno spiegato questi comportamenti in due 
modi.

Secondo una prima interpretazione, questi atti sarebbero appunto indirizzati a otte-
nere l’assenso dell’animale all’uccisione. In Porfirio, l’oracolo di Delfi risponde a un 
tal Episcopo, che voleva sacrificare delle pecore: ‘non ti è consentito secondo diritto 
uccidere la salda razza delle pecore, discendente dei Teopropi; ma l’animale che volon-

43	 Per la «Unschuldskomödie» cfr. MEULI, K. Griechische Opferbräuche, in GIGON, O. (hrsg.). Phyl-
lobolia. Festschrift Peter von Mühll zum 60. Geburtstag (Basel 1946) 224 ss. = Gesammelte Schri-
ften, II (Basel-Stuttgart 1975) 949 ss. La teoria è stata riproposta in tempi più recenti da op. cit. 
BURKERT, W. (1981) 28 ss.; op. cit. BURKERT, W. (2011) 96 ss.

44	 SIG3 1025, l. 20 = SOKOLOWSKI, F. Lois sacrée des cités grecques (Paris 1969) 253 (iscr. n. 151, 
A, l. 19).

45	 Cfr. gli esempi riportati infra, in testo.



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

283DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

tariamente pieghi la testa verso l’acqua lustrale, quello, Episcopo, dico che è corretto sa-
crificare’46. Ancora, in uno scolio alla Pace di Aristofane, si spiegano le parole σείου σὺ 
ταχέως ‘tu, presto, scuotiti’, chiarendo che il sacrificante si rivolge all’animale, perché 
si era soliti versare del liquido affinché la vittima scuotesse la testa e sembrasse assentire 
ai sacrifici47. In uno scolio ad Apollonio Rodio, si discute il termine προχύτας, rilevando 
che per alcuni indicherebbe i grani d’orzo, per altri l’acqua che si versava nelle orecchie 
della vittima per ottenere un segno di assenso48. Infine, nelle quaestiones conviviales di 
Plutarco si sostiene che ancora ai suoi tempi nei sacrifici si prestava grande attenzione 
a non sgozzare la vittima, prima che quella chinasse il capo, come in segno di approva-
zione, per essere sacrificata49. A questa stessa rappresentazione devono essere ricondotti 
i racconti – talora presenti in opere paradossografiche – di animali che non si limitano 
ad assentire, ma addirittura si offrono spontaneamente al sacrificio50.

46	 Porph. abst. 2.9.3: οὔ σε θέμις κτείνειν ὀίων γένος ἐστὶ βέβαιον, ἔγγονε Θειοπρόπων· ὃ δ’ ἑκούσιον 
ἂν κατανεύσῃ χέρνιβ’ ἐπιθύειν τὸ δ’, Ἐπίσκοπε, φημὶ δικαίως. Questo passo è stato interpretato da 
GEORGOUDI, S. Le consentement de la victime sacrificielle: une question ouverte, in MEHL, V., 
BRULÉ, P. (eds.). Le sacrifice antique. Vestiges, procédures et stratégies (Rennes 2008) 144 s. nel 
senso che Episcopo chiederebbe il responso delfico non perché ritenga ingiusta l’uccisione delle peco-
re (scrive l’a.: «la peur de devenir coupable d’un ‘meurtre’»), ma perché teme che l’uccisione non sia 
gradita al dio («la crainte que cette mise à mort ne soit pas au gré de la divinité»): sarebbe la «décision 
divine» a dettare «la condition d’une mise à mort accomplie avec justice». L’interpretazione non 
convince, perché si basa su una rappresentazione della ‘giustizia’ come esito della volontà divina che 
è estranea alla religione greca (cfr. per tutti BURKERT, W. Griechische Religion der archaischen und 
klassischen Epoche2 [Stuttgart 2011] 374: «griechische Götter geben keine Gesetze») ed è debitrice 
della visione ebraica e cristiana di un ‘diritto divino positivo’, e perché pone in ombra l’elemento 
dell’assenso dell’animale, che nel responso delfico non è conseguenza, ma precondizione della giusti-
zia dell’atto sacrificale, che viene solo dichiarata dal dio (φημὶ δικαίως), come potrebbe essere dichia-
rata da un giurista respondente, in relazione alla θέμις. Peraltro, con non perfetta coerenza, parlando 
del passo di Plutarco (cfr. infra, nt. 49), l’a. ammette che l’assenso della vittima viene ricercato per 
evitare «toute injustice» (ibid., 147).

47	 Sch. Arist. pac. 960 (Holwerda): σείου σὺ ταχέως] πρὸς τὸ ἱερεῖον λέγει. ἐσπούδαζον γὰρ 
ἐπισπένδοντες, ἵνα σείσῃ τὴν κεφαλὴν καὶ ἐπινεύειν τοῖς ἱερείοις (forse è preferibile la lezione ἱεροῖς 
di RUTHERFORD, W. G. Scholia Aristophanica, I [London 1896] 139) δοκῇ. 

48	 Schol. vet. Apoll. Rhod. 1.425 [Wendel]: προχύτας: οἱ μὲν τὰς κριθάς, οἱ δὲ τό ὕδωρ, ὃ εἰώθασιν 
ἐμβάλλειν εἰς τὸ οὖς τοῦ ἱερείου ὑπὲρ τοῦ ἐπινεύειν τό ἱερεῖον. λείπει δὲ ἡ σύν.

49	 Plut. quaest. conv. 8.8.3 (729f): ἄχρι δὲ νῦν παραφυλάττουσιν ἰσχυρῶς τὸ μὴ σφάττειν πρὶν ἐπινεῦσαι 
κατασπενδόμενον.

50	 Li enumera BURKERT, W. Greek tragedy and sacrificial ritual, in Greek, Roman and Byzantine Stu-
dies 7 (1966) 107 ntt. 43: Ael. nat. anim. 10.50; 11.4; Apoll. hist. mirab. 13 [Giannini]; [Arist.] mirab. 
auscult. 137.1 [Giannini]; Plut. Luc. 24.4-5; Porph. abst. 1.25.8-9; Philostr. Her. 17.4; cfr. anche, per 
il sacrificio umano, Neanthes, FGrHist 84 F 16 = Athen. deipn. 13.78 (602cd); Serv. Aen. 3.57 (l’a. 
ricorda anche Plut. Pelop. 21; Philostr. Her. 8; Plin. nat. hist. 32.17, dove tuttavia non ho trovato 
riferimenti alla materia). Adde Plut. Luc. 10.1; App. hist. Rom. 12.75.



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

284 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

In altri testi, però, questi comportamenti rituali sono spiegati come forme di verifica 
dell’adeguatezza della vittima. È ancora Plutarco a scrivere, riferendosi al sacrificio 
delfico: ‘... se i sacerdoti e i sacri ministri dicono che essi sacrificano e fanno le libagioni 
sulla vittima e osservano i suoi movimenti e i suoi tremori, di cos’altro è segno se non 
del fatto che il dio è pronto a dare responsi? Infatti, bisogna che la vittima sia, nel corpo 
e nell’anima, pura, senza macchia, intatta. Per quanto riguarda il corpo non è molto dif-
ficile individuare i segni di questa disposizione; coloro che esaminano la mente, invece, 
pongono farina davanti ai tori e ceci davanti ai cinghiali: credono che chi non gusta 
questi cibi non sia sano. L’acqua fredda dicono si usi per mettere alla prova la capra: 
se resta immobile e impassibile sotto il getto d’acqua, significa che la sua mente non è 
secondo natura’51.

La dottrina moderna si è divisa sull’interpretazione di queste fonti, alcuni studiosi 
valorizzando la prima serie52, altri la seconda53, senza tuttavia portare argomenti signi-

51	 Plut. def. orac. 49 (437ab): οἱ γὰρ ἱερεῖς καὶ ὅσιοι θύειν φασὶ τὸ ἱερεῖον καὶ κατασπένδειν καὶ τὴν 
κίνησιν αὐτοῦ καὶ τὸν τρόμον ἀποθεωρεῖν, ἑτέρου τίνος τοῦτο σημεῖον ἢ τοῦ θεμιστεύειν τὸν θεὸν 
λαμβάνοντες; δεῖ γὰρ τὸ θύσιμον τῷ τε σώματι καὶ τῇ ψυχῇ καθαρὸν εἶναι καὶ ἀσινὲς καὶ ἀδιάφθορον. 
μήνυτρα μὲν οὖν τῶν περὶ τὸ σῶμα κατιδεῖν οὐ πάνυ χαλεπόν ἐστι; τὴν δὲ ψυχὴν δοκιμάζουσι, τοῖς 
μὲν ταύροις ἄλφιτα τοῖς δὲ κάπροις ἐρεβίνθους παρατιθέντες· τὸ γὰρ μὴ γευσάμενον ὑγιαίνειν οὐκ 
οἴονται. τὴν δʼ αἶγα διελέγχειν τὸ ψυχρὸν ὕδωρ· οὐ γὰρ εἶναι ψυχῆς κατὰ φύσιν ἐχούσης τὸ πρὸς τὴν 
κατάσπεισιν ἀπαθὲς καὶ ἀκίνητον (la traduzione in testo è di LELLI, E. La decadenza degli oracoli, in 
LELLI, E., PISANI, G. (coord.). Plutarco. Tutti i Moralia [Milano 2017] 819, 821). Cfr. anche Plut. 
def. orac. 46 (435bc): αἱ δὲ τῶν ἱερείων κατασπείσεις τί βούλονται, καὶ τὸ μὴ θεμιστεύειν, ἐὰν μὴ τὸ 
ἱερεῖον ὅλον ἐξ ἄκρων σφυρῶν ὑπότρομον γένηται καὶ κραδανθῇ κατασπενδόμενον; οὐ γὰρ ἀρκεῖ 
τὸ διασεῖσαι τὴν κεφαλὴν ὥσπερ ἐν ταῖς ἄλλαις θυσίαις, ἀλλὰ πᾶσι δεῖ τοῖς μέρεσι τὸν σάλον ὁμοῦ 
καὶ τὸν παλμὸν ἐγγενέσθαι μετὰ ψόφου τρομώδους· ‘... che cosa significano le libagioni sparse sulle 
vittime e il divieto di dare responsi qualora la vittima non sia tutta scossa da tremiti e brividi, quando 
viene fatta la libagione? Infatti, non è sufficiente lo scuotimento del capo, come negli altri sacrifici, 
ma è necessario che lo scuotimento e il contorcimento si ingenerino contemporaneamente in tutte le 
parti del corpo, insieme a un grido tremulo’ (op. cit. LELLI, E. [2017] 817). Il primo passo di Plutarco 
è stato interpretato da op. cit. GEORGOUDI, S. (2008) 148 nel senso che il tremore della capra costi-
tuisse un segno del dio che autorizza l’operazione oracolare: ma il passo fa chiaramente riferimento 
all’adeguatezza della vittima, che per essere accettata dal dio come offerta deve essere καθαρὸν … καὶ 
ἀσινὲς καὶ ἀδιάφθορον non solo nel corpo ma anche nell’anima.

52	 Op. cit. BURKERT, W. (1966) 107; op. cit. BURKERT, W. (1981) 24; op. cit. BURKERT, W. (2011) 
93 s.; DETIENNE, M. Pratiques culinaires et esprit de sacrifice, in DETIENNE, M., VERNANT, J.-P. 
(éd.). La cuisine du sacrifice en pays grec (Paris 1979) = Pratiche culinarie e spirito di sacrificio, in 
DETIENNE, M., VERNANT, J.-P. (a cura di). La cucina del sacrificio in terra greca (Torino 1982) 
15; op. cit. VERNANT (1981) 7; cfr. anche BREMMER, J. N. Modi di comunicazione con il divino: 
la preghiera, la divinazione e il sacrificio, in SETTIS, S. (dir.). I Greci. Storia Cultura Arte Società. I. 
Noi e i Greci (Torino 1996) 256 e 259.

53	 Op. cit. GEORGOUDI, S. (2005) 115 ss.; op. cit. GEORGOUDI, S. (2008) 139 ss.; NAIDEN, F. S. 
The fallacy of the willing victim, in JHS 127 (2007) 61 ss.; ID. Smoke signals for the gods. Ancient 
Greek sacrifice from the archaic through Roman periods (Oxford 2012) 83 ss. Cfr. anche VAN STRA-
TEN, F. T. Hierà kalá. Images of Animal Sacrifice in Archaic and Classical Greece (Leiden-New Yor-



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

285DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

ficativi di critica alle testimonianze di volta in volta contrarie. In realtà, è verisimile che 
le due serie di testi dipendano da altrettante interpretazioni antiche – di origine erudita, 
o forse sacerdotale – di una pratica cerimoniale della quale non si comprendeva più il 
significato.

Le fonti romane sono state spesso coinvolte in queste discussioni, ma a Roma l’in-
terpretazione degli antichi sembra essere stata univoca. I testi rilevanti sono Macrobio54, 
Servio grammatico e Servio Danielino55, i quali affermano che, se l’animale dà segni di 
contrarietà, è giudicato inadeguato nella probatio che precedeva il sacrificio. Eviden-
temente, il comportamento della vittima era interpretato come un rifiuto dell’offerta da 
parte del dio, preventiva invece che successiva com’è quella che risulta dall’esame degli 
exta dopo il sacrificio (litatio): non è forse un caso che il Servio Danielino attribuisca 
erroneamente la probatio preventiva agli haruspices, che si occupavano invece del suc-
cessivo extispicium56. È dunque ingiustificata l’idea – basata su questi testi – che a Ro-
ma l’assenso dell’animale fosse «requisito necessario» del sacrificio57: è maggiormente 
verisimile che il comportamento animale fosse valutato come un segno della volontà del 
dio, così come avviene nel diritto augurale, in cui gli animali sono internuntii, interpre-
tes della volontà divina58. 

k-Köln 1995) 102, il quale, sulla base dell’iconografia, ha affermato che «the formal sign of consent 
of the sacrificial victim clearly was not an aspect of the ritual that was thought particularly interesting 
or important».

54	 Macr. Sat. 3.5.8: observatum est a sacrificantibus ut, si hostia quae ad aras duceretur fuisset vehe-
mentius reluctata ostendissetque se invitam altaribus admoveri, amoveretur, quia invito deo offerri 
eam putabant. Quae autem stetisset oblata, hanc volenti numini dari aestimabant.

55	 Serv. Aen. 9.624: statuam ante aras] aptam se daturum victimam ostendit: alibi ‘et ductus cornu stabit 
sacer hircus ad aram’ [Verg. georg. 2.395]. quotiens enim victima reluctabatur, ostendebat se inpro-
bari: Lucanus [7.165] ‘discussa fugit ab ara taurus’; georg. 2.395: stabit sacer h. a. a.] placebit: tunc 
est enim aptum sacrificium, cum dedicatum animal victimae patiens invenitur, unde alibi sic ait ‘et 
statuam ante aras aurata fronte iuvencum’ [Verg. Aen. 9.627], id est placere faciam, contra Lucanus 
[7.165] ‘discussa fugit ab ara taurus’. Serv. auct. georg. 2.395: inprobant enim aruspices hostiam, 
quae admota altaribus reluctatur. Per TÜRK, E. Les Saturnales de Macrobe source de Servius Danie-
lis, in REL 41 (1963) 327 ss., Macrobio sarebbe fonte del Servio Danielino; GUARD, Th. Présence 
de Servius dans le livre III des Saturnales de Macrobe: le commentaire de l’Énéide, in GOLDLUST, 
P. (dir.). Approches du livre III des Saturnales de Macrobe. Histoire de la religion – Encyclopédis-
me – Esthétique (Besançon 2021) 162, riproduce la tesi tradizionale secondo cui Servio e Macrobio 
utilizzerebbero una fonte comune.

56	 Per questo compito degli aruspici cfr. per tutti WISSOWA, G. Die Religion der Römer2 (München 
1912) 548.

57	 Così SINI, F. Sua cuique civitati religio. Religione e diritto pubblico in Roma antica (Torino 2001) 
200, seguito da ONIDA, P. P. Studi sulla condizione degli animali non umani nel sistema giuridico 
romano (Torino 2002) 76. 

58	 Cfr. Cic. div. 2.34.72 (aves internuntiae Iovis); div. 2.35.73: il pollo è detto interpres et satelles Iovis. È 
però bene precisare che, se i due termini sembrano esprimere un ruolo puramente meccanico – indicando 
il primo colui che annuncia a un soggetto ciò che un altro ha detto, ponendoli in correlazione; essendo 



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

286 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

1.5.  Un bilancio provvisorio

Al termine di questo primo esame, il problema della colpa dell’animale non sem-
brerebbe centrale nel diritto sacrificale romano. I criteri della similitudo e della con-
trarietas sono intesi a spiegare a posteriori la scelta delle vittime, ma non si basano 
se non in qualche caso su una colpa dell’animale, che pertanto non può essere as-
sunta come requisito generale: Varrone addirittura afferma che il comportamento of-
fensivo dell’animale talora impedisce di sacrificarlo al dio oltraggiato (§ 1.1). Anche 
l’idea che per il sacrificio romano fosse necessario l’assenso della vittima è basata 
su interpretazioni – peraltro parziali – del sacrificio greco (§ 1.4). Potrebbe dunque 
pensarsi che i testi di Ovidio riflettano concezioni non romane del sacrificio (ma cfr. 
§ 3). Eppure, anche a Roma, nel diritto più antico, troviamo indizi che inducono a 
sospettare, da un lato, che gli animali, o alcuni di loro, non potessero essere uccisi 
indiscriminatamente; dall’altro, che il loro comportamento colpevole fosse effettiva-
mente rilevante.

2.  LA SACRATIO DEI BOVES

2.1.  La poena capitis per l’uccisione del bos

Una norma risalente – di cui parlano Varrone, seguito da Columella59, e Cicerone – 
prevede la poena capitis come sanzione per l’uccisione del bue:

Varr. de re rust. 2.5.3: Hic socius hominum in rustico opere et Cereris minister, ab hoc 
antiqui manus ita abstineri voluerunt, ut capite sanxerint, siquis occidisset.
Colum. de re rust. 6 praef. 7: ... adhuc hominis socius in agricultura, cuius tanta fuit apud 
antiquos veneratio, ut tam capital esset bovem necuisse quam civem.
Cic. de nat. deor. 2.159: Tanta putabatur utilitas percipi e bubus ut eorum visceribus vesci 
scelus haberetur.

Altre fonti narrano una storia più complessa. Un individuo anonimo, per accontenta-
re il suo amante che sosteneva di non aver mai mangiato la trippa, non potendola acqui-
stare avrebbe fatto uccidere un bue, e sarebbe stato per questo sottoposto a un iudicium 

il secondo etimologicamente ‘colui che attraversa’ (i.e. *per; per questa interpretazione cfr. DE VAAN, 
M. Etymological dictionary of Latin and the other Italic languages [Leiden-Boston 2008] 307) –, d’altra 
parte interpretes sono detti anche gli auguri (Cic. Phil. 13.5.12; cfr. anche Cic. de leg. 2.8.20; Verg. Aen. 
3.359; 10.175), e che il ruolo dell’interpretatio a Roma mostra come il valore del termine possa esten-
dersi a un’operazione di spiegazione che ‘rivela’ una realtà (giuridica) nell’interesse della città.

59	 Cfr. Colum. de re rust. 6 praef. 7: ... ut ait Varro ...



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

287DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

populi (che naturalmente non può essere inteso che come l’esito di una provocatio ad 
populum da parte dell’accusato)60:

Plin. nat. hist. 8.45.71 (180): Socium enim laboris agrique culturae habemus hoc animal, 
tantae apud priores curae, ut sit inter exempla damnatus a p<opulo> R<omano> die 
dicta, qui concubino procaci rure omassum edisse se negante occiderat bovem, actusque 
in exilium tamquam colono suo interempto.
Val. Max. 8.1 damn. 8: Non subprimenda illius quoque damnatio, qui pueruli sui nimio 
amore correptus, rogatus ab eo ruri ut omasum in cenam fieri iuberet, cum bubulae carnis 
in propinquo emendae nulla facultas esset, domito bove occiso desiderium eius explevit 
eoque nomine publica quaestione adflictus est, innocens, nisi tam prisco saeculo natus 
esset.

Come si vede, le fonti parlano di una regola antica (per quanto, se dobbiamo credere 
al iudicium populi, ancora attuale in età repubblicana): Varrone e Columella parlano 
degli antiqui, Cicerone usa l’imperfetto, Plinio la riferisce ai priores, Valerio Massimo 
la colloca in un priscum saeculum. Le ragioni di un simile divieto sono ignote: l’affer-
mazione di Varrone che il bue sia Cereris minister non va intesa nel senso che esso sia 
‘sacro’, neanche in senso simbolico61, ma piuttosto significa che il bue è un assistente 
(minister) di Cerere62, ossia che è necessario all’agricoltura. Certo è che la regola è 
talmente anomala rispetto alla logica della proprietà di età classica, comprensiva dello 

60	 Poiché sino alla tarda repubblica l’exilium non era una pena in sé, ma l’espediente per evitare la 
pena di morte (cfr. per tutti SANTALUCIA, B. Processo penale [diritto romano], in Enciclopedia del 
diritto, XXXVI [Milano 1987] = Studi di diritto penale romano [Roma 1994] 176 ss.; ID. Diritto e 
processo penale nell’antica Roma2 [Milano 1998] 182 s.), nei passi di Plinio e Valerio Massimo non 
si parla di «punizioni più lievi», come pensa BELLANDI, F. La pena di morte per l’‘assassinio’ del 
bue aratore (a proposito di Varro de re rust. 2, 5, 3-4 e Colum. de re rust. 6, praef. 7, in Philologus 151 
(2007) 106 nt. 2: il fatto che si tratti di un iudicium populi mostra chiaramente che la questione era de 
capite civis. Sulla possibilità che la storia ricordata in testo sia stata influenzata dalla vicenda che nei 
primi decenni del II sec. a.C. coinvolse L. Quinzio Flaminino, cfr. FIORI, R. La sacratio e il divieto 
di uccisione dei boves, in corso di pubblicazione nella Festschrift für J. Michael Rainer.

61	 L’equivoco mi sembra risalga a DE FRANCISCI, P. Primordia civitatis (Romae 1959) 260, il quale 
scriveva che «il bos arator è considerato come sacro tanto che la sua uccisione è punita con la pena 
di morte» (cfr. anche ibid., 116 s., dove si afferma che la norma indica che «di questo animale non si 
era del tutto perduto il significato sacro»); cfr. anche op. cit. ONIDA, P. P. (2002) 82 s., che richiama 
l’ambivalenza dell’aggettivo sacer. Più sfumata MASI DORIA, C. Il diritto agrario romano. Spunti 
in tema di origini di una disciplina giuridica moderna, regolamentazione antica dell’agricoltura e mito 
(anche fascista) di Roma, in BUONGIORNO, P., GALLO, A., MECELLA, L. (a cura di). Segmenti 
della ricerca antichistica e giusantichistica negli anni Trenta, II (Napoli 2022) 568: «l’uccisione era 
vietata per la funzione economica dell’animale, che veniva così sacralizzato»; di una consacrazione 
«essenzialmente simbolica» parla op. cit. BELLANDI, F. (2007) 108. Se il bue fosse res sacra, esso 
sarebbe, ovviamente, extra commercium, e non avrebbe senso neanche la sua caratterizzazione come 
res mancipi.

62	 Secondo il mito, Cerere fu la prima ad addomesticare i buoi aratori: cfr. Ovid. fast. 4.403; am. 3.10.13.



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

288 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

ius abutendi63, e la giustificazione del divieto offerta dalle fonti così generica, che è dif-
ficile pensare che la notizia sia stata inventata: essa è semplicemente tramandata dagli 
scrittori romani, probabilmente senza che essi stessi ne comprendessero più le ragioni.

Tuttavia il bue era una vittima sacrificale sin da epoca antichissima, il cui collegamento 
con Giove si rinviene non solo a Roma ma più in generale nell’Italia antica64: ne dobbiamo 
pertanto dedurre che a essere vietati non potevano essere né il sacrificio dell’animale né 
il successivo banchetto. Come mostrano l’impiego dei verbi occidere e necare da parte di 
Varrone e Columella65, nonché la precisazione di Valerio Massimo che il bue era domitus, 
ossia non utilizzabile per il sacrificio66, ciò che si proibisce è l’uccisione e la consuma-
zione delle carni del bue in contesti non sacrificali. Peraltro, qualora si ammettesse, con 
autorevole dottrina, che la macellazione dovesse essere sempre rituale e la successiva con-
sumazione coinvolgere sempre gli dèi67, si comprende che il bue poteva essere ucciso solo 
quando sacrificato. Il quadro è, a ben vedere, analogo a quello che abbiamo incontrato nel 
mito eziologico dei Βουφόνια: è illecita l’uccisione del bue se compiuta al di fuori delle 
strutture della πόλις, ma è consentito il sacrificio cittadino68. 

2.2.  La legge di Numa sulla terminum exaratio

La norma che vieta l’uccisione del bue è rilevante per comprendere un’altra regola, 
attribuita a Numa Pompilio e relativa alla violazione dei confini che, nella forma in cui 
è riportata nell’epitome di Paolo Diacono al de verborum significatione di Festo69, pre-
vede la sacratio dell’aratore e dei buoi:

63	 Non mi sembra che dal divieto di uccisione del bue ricordato da Varrone e Columella possa desumersi 
un generale crimen per la distruzione di una res mancipi, come fa DE CRISTOFARO, C. Inpudicus. 
Il diritto romano di fronte al prisma della sessualità maschile dalle origini al principato (Napoli 2022) 
262 e nt. 219; peraltro, se si considerasse storico il racconto di Plinio e Valerio Massimo, dovrebbe 
rilevarsi che a far uccidere il bue è il suo stesso dominus.

64	 Nella Lega latina: Dion. Hal. 4.49.3; nella Gubbio preromana: Tab. Ig. Ia 2-6 = VIa 22-57 (a Gubbio 
l’offerta di buoi è anche a Marte [Ia 1-13 = VIb 1-2] e a Vofiono [Ia 20-23 = VIb 19-21]).

65	 Come nota op. cit. BELLANDI, F. (2007) 107 nt. 8, «a differenza del semplice caedo (...), occido non 
è usato solitamente per designare l’uccisione cerimoniale (come sinonimo di macto, immolo, proster-
no, ecc.)», mentre necare è variante di occidere (ibid., 112).

66	 Da leggere in connessione con la regola che riguardava le hostiae iniuges, spiegate da Macr. Sat. 3.5.5 
come quelle vittime quae numquam domitae aut iugo subditae sunt.

67	 Varr. de re rust. 2.5.10-11 parla di una destinazione dei buoi alla macellazione (ad cultrum) distinta da 
quella sacrificale pubblica (ad altaria), ma ciò non esclude che anche la prima avesse valore sacrifi-
cale: cfr. op. cit. SCHEID, J. (2011) 203 s., 227.

68	 Rileva la somiglianza anche op. cit. BELLANDI, F. (2007) 107 nt. 12.
69	 La norma è riportata anche da Dion. Hal. 2.74.3, senza il riferimento ai buoi: εἰ δέ τις ἀφανίσειεν 

ἢ μεταθείη τοὺς ὅρους, ἱερὸν ἐνομοθέτησεν εἶναι τοῦ θεοῦ τὸν τούτων τι διαπραξάμενον, ἵνα τῷ 
βουλομένῳ κτείνειν αὐτὸν ὡς ἱερόσυλον ἥ τε ἀσφάλεια καὶ τὸ καθαρῷ μιάσματος εἶναι προσῇ.



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

289DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Paul.-Fest., s.v. “Termino” [L. 505]: Termino sacra faciebant, quod in eius tutela fines 
agrorum esse putabant. denique Numa Pompilius statuit, eum, qui terminum exarasset, et 
ipsum et boves sacros esse.

La peculiarità della notizia è spesso passata inosservata in dottrina70. Quando è stata 
discussa, alcuni studiosi si sono limitati a ipotizzare una diretta responsabilità dei buoi71, 
altri si sono interrogati sulle conseguenze della sacratio: se i buoi fossero allontanati 
dalla comunità, se fossero oggetto di sacrificio72, o ancora se la sanzione nei loro con-
fronti consistesse in una consecratio bonorum parziale a carico dell’uomo colpevole73. 

L’ipotesi del sacrificio deve essere messa da parte, non solo perché – essendo trattate 
congiuntamente la sacratio dell’uomo e del bue – è probabile che la regola secondo cui 
la sacratio non consente immolatio74 dovesse applicarsi anche alla sacratio dei boves, 
ma anche perché le vittime sacrificali erano sottoposte a una probatio che non consenti-
va di ammettere qualunque animale al sacrificio75. 

Allo stesso modo, deve escludersi una consecratio bonorum. In primo luogo, la con-
secratio (capitis et) bonorum comincia a essere attestata solo a partire dall’età repubbli-
cana, parlandosi precedentemente solo di una complessiva sacratio: la nozione di caput 
nasce verisimilmente con la costituzione centuriata76. In secondo luogo, la consecratio 

70	 Mi limito a rinviare, per tutti, ad ALBANESE, B. Sacer esto, in BIDR 91 (1988) 155 = Scritti giuri-
dici, III (Torino 2006) 103; GAROFALO, L. Confini e termini nei Fasti di Ovidio e oltre, in GARO-
FALO, L. – GHEDINI, F. (a cura di). Ovidio e i Fasti. Memoria dell’antico (Venezia 2023) 237. Io 
stesso non avevo dato rilievo al problema dei boves in op. cit. FIORI, R. (1996) 204 ss., ma solo in op. 
cit. FIORI, R. (2018) 178 nt. 27; op. cit. FIORI, R. (2023) 63 nt. 108.

71	 HÄGERSTRÖM, A. Der römische Obligationsbegriff im Lichte der allgemeinen römischen Recht-
sanschauung, I (Uppsala-Leipzig 1927) 283 s. nt. 1; ADAMS HOLLAND, L. Qui terminum exaras-
set, in American Journal of Archaeology» 37 (1933) 551.

72	 HAYMANN, F. Textkritische Studien zum römischen Obligationenrecht, in ZRG RA 42 (1921) 368; 
op. cit. DÜLL, R. (1941) 5; MACCORMACK, G. Terminus motus, in RIDA 26 (1979) 251 (ma cfr. 
anche nt. seg.).

73	 Cfr. ad es. TONDO, S. Profilo di storia costituzionale romana, I (Milano 1981) 288; l’ipotesi non è 
esclusa neanche da MACCORMACK, G. (1979) 251, il quale si chiede se i buoi «did ... pass into the 
ownership of the gods in the sense that they became the property of the priests». Cfr. anche HINARD, 
F. Consécration et confiscation des biens dans la Rome républicaine, in Kentron 9 (1993) 13 e 15 = 
Rome, la dernière République. Recueil d’articles (Bordeaux 2011) 132 s., il quale parla, a proposito 
dei boves, di una sacratio dei «biens du coupable», ma poi aggiunge che verisimilmente in età regia 
«la consecratio ne devait pas distinguer entre capitis et bonorum».

74	 Fest., s.v. “Sacer mons” [L. 424].
75	 Le potenziali vittime dovevano essere prima verificate (probatae) e successivamente schierate (con-

stitutae); poi, all’interno di questo gruppo, erano scelte (optatae) quelle effettivamente sacrificate: cfr. 
Cic. de leg. agr. 2.93; de inv. 2.93 (cfr. anche de har. resp. 6, in senso figurato); Varr. de ling. Lat. 7.31; 
Fest., s.v. “optatam hostiam” [L. 202].

76	 Cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 54 ss. Nelle norme attribuite a Romolo sul ripudio ingiustificato (Plut. 
Rom. 22.3) e sulla soppressione di infanti (Dion. Hal. 2.15.2) la consecratio bonorum è con ogni pro-



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

290 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

bonorum non consiste nella dedica di singoli beni – come sarebbero i boves – a un dio, 
ma nella distruzione della casa e nella vendita del patrimonio del colpevole, patrimonio 
che dunque non diveniva ‘sacro’: era piuttosto il ricavato dalla vendita ad essere de-
stinato al tempio della divinità individuata dalla norma che prescriveva la sanzione77. 
Peraltro, la norma non dice che la sacratio dei buoi debba essere collegata a un rapporto 
di proprietà con l’aratore: anzi, se si ritiene che la sacratio più antica, pur non distin-
guendo tra sacratio capitis et bonorum, coinvolgesse l’intero patrimonio del colpevole, 
oltre che probabilmente la sua famiglia78, è verisimile che la legge si rivolgesse proprio 
ai casi in cui i buoi non erano in proprietà dell’aratore – si pensi, ad esempio, al cliente 
che ara il campo del patronus con buoi e aratro di quest’ultimo – perché altrimenti essi 
sarebbero divenuti sacri con il resto del suo patrimonio. In una simile ipotesi, il terzo 
proprietario avrebbe potuto non uccidere i buoi per evitare la connessa perdita patrimo-
niale, e nessuno avrebbe potuto farlo al suo posto, se non commettendo un illecito: per 
ovviare a questa situazione – che, come negli altri casi di sacratio, coincide con un po-
tenziale ‘vuoto di potere’ – la norma prevede che i buoi divengano sacri e che pertanto 
chiunque possa ucciderli79.

Se però la sacratio dei boves non può essere letta come una forma di consecratio bo-
norum, e se la sacratio dell’aratore non può essere considerata una consecratio capitis 
(nel senso che non è ancora nata una consecratio del caput concettualmente distinta da 
quella dei bona), ne deriva che la sanzione a carico degli animali è in certo modo auto-
noma: la sacratio non è dell’uomo ‘con’ i buoi, ma dell’uomo ‘e’ dei buoi80.

Senonché, se la sacratio dei boves si colloca sullo stesso piano della sacratio degli 
homines, è probabile che la logica che ispira i due istituti sia la medesima. La funzione 

babilità un’aggiunta successiva: cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 191 ss.; op. cit. FIORI, R. (2018) 178 
nt. 27, 220 s. nt. 230; FIORI, R. Il divieto per le donne di bere vino: legge o precedente giudiziale?, 
in MEROLA, G. D., SANTINI, P. (a cura di). Lawine. Commercio e consumo del vino nel mondo 
antico. Aspetti giuridici (Atti Napoli 2019) (Napoli 2020) 51 ss. Gli argomenti in senso contrario di 
CANTARELLA, E. La sacertà nel sistema originario delle pene. Considerazioni su una recente ipo-
tesi, in Mélanges de droit romain et d’histoire ancienne. Hommage à la mémoire de André Magdelain 
(Paris 1998) 15 ss. sono molto deboli: cfr., per una critica, op. cit. FIORI, R. (2018) 176 nt. 16-17 e 
220 s. nt. 230-231.

77	 Cfr. op. cit. FIORI, R. (2023) 62 ss. (è errato quanto scrivevo in op. cit. FIORI, R. [2018] 176, ossia 
che «alla consecratio bonorum segue la dedicatio, e ciò determina un’autentica attribuzione della res 
alla divinità, o per meglio dire al suo tempio»).

78	 Su tutto ciò cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 61 ss.
79	 Sul rapporto tra sacratio e ‘vuoti di potere’ cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 518 ss. Questa spiegazione 

mi sembra superi, almeno rispetto alla sanzione a carico dei boves, le obiezioni di op. cit. CANTA-
RELLA (1998) 56 ss. e ZUCCOTTI, F. In tema di sacertà, Labeo 44 (1998) 421ss., alla mia teoria 
circa il rapporto tra terminum exaratio e ‘vuoto di potere’.

80	 Giunge a conclusioni analoghe op. cit. ONIDA, P. P. (2002) 85, il quale tuttavia non pone la norma in 
diretta connessione con quella sull’uccisione del bue.



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

291DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

della sacratio degli homines è di consentire a chiunque di uccidere il colpevole al di 
fuori della coercizione esercitata dalle strutture della città81 senza incorrere nel crimen 
di omicidio. Allo stesso modo, è verisimile che la sacratio dei boves fosse finalizzata 
a consentire la loro uccisione senza incorrere nella poena capitis prevista dalla norma 
richiamata da Varrone e dagli scrittori successivi (§ 2.1). Peraltro, il meccanismo san-
zionatorio della sacratio in età regia fa sì che non si ponga il problema di un processo a 
carico degli animali, che a Roma non è attestato82. La sacratio non era infatti preceduta 
da un giudizio del colpevole, ma – tranne il caso di reato manifesto – era seguita da un 
processo a carico di chi avesse ucciso il presunto homo sacer, nel quale si accertava la 
condizione giuridica di quest’ultimo per stabilire la legittimità dell’uccisione83. Se si 
seguono queste regole – e non abbiamo elementi per ritenere che non fossero seguite – 
il processo sarebbe dunque stato a carico dell’uomo che avesse ucciso i buoi, e avrebbe 
stabilito se questi erano divenuti sacri o meno.

Ci accorgiamo così di una perfetta specularità tra l’uccisione dell’uomo e del bue: il 
civis poteva essere messo a morte legittimamente solo mediante un supplicium che se-
condo alcuni autori era concepito come sacrificio84, oppure in virtù di una sacratio che 
lo ‘separava’ dal resto della comunità consentendone l’uccisione a chiunque; allo stesso 
modo, il bue poteva essere ucciso solo all’interno di un rito sacrificale, oppure in virtù di 
una analoga sacratio. Al di fuori di una messa a morte realizzata dall’autorità o dell’an-
nullamento giuridico del colpevole – uomo o animale – l’uccisione non era legittima.

3.  CONCLUSIONI

Il diritto criminale romano di età arcaica ammette una forma di responsabilità diretta 
dell’animale: il bue non diviene sacer in considerazione dell’attività dell’uomo, al pari 
di una semplice res, ma è sanzionato per un proprio comportamento. Il dato è coerente 
con le informazioni che abbiamo circa il diritto privato classico: l’actio de pauperie è 
concessa, come abbiamo detto, per atti contra naturam dell’animale; quando il compor-
tamento dell’animale è secundum naturam, la fattispecie viene piuttosto ricondotta al 
damnum iniuria datum, perché il danno è in realtà causato dall’uomo (dominus o terzo) 
attraverso una condotta commissiva od omissiva85. La peculiarità dell’actio de pauperie 

81	 Cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 518 ss.
82	 Per la Grecia cfr. per tutti op. cit. DÜLL, R. (1941) 7 ss.
83	 Su tutto ciò cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 479 ss. e spec. 492 ss.
84	 La questione è discussa, e non può essere trattata in questa sede. Per la dottrina più risalente cfr. op. 

cit. FIORI, R. (1996) 11 ss.; per quella più recente, cfr. PELLOSO, C. Sacertà e garanzie processuali 
in età regia e proto-repubblicana, in GAROFALO L. (a cura di). Sacertà e repressione criminale in 
roma arcaica (Napoli 2013) 86 ss.

85	 Op. cit. CURSI, M. F. (2018) 613 ss.



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

292 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

è dunque quella di imputare la produzione del damnum direttamente all’animale (ani-
mal ... noxiam commisit)86. 

Questa responsabilità non sembra tuttavia riconducibile all’idea dell’esistenza di una 
volontà dell’animale. La norma sulla sacratio non prevede alcun requisito psicologico, 
né per l’uomo, né per il bue: per quanto sia verisimile che l’atto di rimuovere i termini 
richieda, in fatto, una consapevolezza dolosa da parte dell’aratore, alla base della re-
sponsabilità è la circostanza oggettiva dell’exaratio terminum. Anche in questo caso, i 
dati a nostra disposizione non si pongono in contrasto con quanto risulta dal diritto clas-
sico, che espressamente esclude l’idea di una volontà dell’animale: parlando dell’actio 
de pauperie, i prudentes affermano che la fattispecie coincide con un damnum sine iniu-
ria facientis datum perché l’animale non può commettere iniuria, quod sensu caret87 
– dovendosi qui intendere l’espressione iniuria nel senso che l’animale non è capace di 
causare il damnum con dolo o colpa88.

Più complessa è la situazione del diritto sacro. L’analogia tra la pena di morte e il 
sacrificio potrebbe giustificare l’idea che anche quest’ultimo richieda una colpa, come 
abbiamo visto accadere in Grecia e in India (benché qui la vittima sia non un animale, 
ma un brahmano divino; cfr. § 1.3), e dunque potrebbe indurre a credere che i brani di 
Ovidio non siano frutto di influenza greca (§ 1.5), ma riflettano una dottrina sacerdotale 
romana. Altri dati sembrano però contraddire questa possibilità: nelle spiegazioni of-
ferte dalle fonti, l’animale può essere sacrificato a una determinata divinità non solo in 
virtù di un comportamento colpevole, ma anche di una semplice somiglianza (§ 1.1), e 
non sembra essere richiesto, nel diritto sacrificale romano, un segno di assenso da parte 
della vittima (§ 1.4).

86	 D. 9.1.1 pr. (Ulp. 18 ad ed.): si quadrupes pauperiem fecisse dicetur, actio ex lege duodecim tabula-
rum descendit: quae lex voluit aut dari id quod nocuit, id est id animal quod noxiam commisit, aut 
aestimationem noxiae offerre.

87	 D. 9.1.1.3 (Ulp. 18 ad ed.): ... ait praetor ‘pauperiem fecisse’. pauperies est damnum sine iniuria fa-
cientis datum: nec enim potest animal iniuria fecisse, quod sensu caret (cfr. anche Sen. de ira 2.26: ... 
his irasci dementis est, quae anima carent, sic mutis animalibus: quia nulla est iniuria, nisi a consilio 
profecta). La frase è stata intesa rendendo iniuria con ‘contrarietà al diritto’, e perciò la si è posta in 
contrapposizione con le attestazioni in cui si dice che gli animali compiono iniuriae (cfr. ad es. Plin. 
nat. hist. 11.61: ... apes ... ipsae plurimarum animalium iniuriis obnoxiae, su cui op. cit. DÜLL, R. 
[1941] 3); ma il termine va qui interpretato in connessione con la rappresentazione soggettiva che 
ne dà Ulpiano quando scrive che damnum iniuria datum significa damnum culpa datum (cfr. infra, 
nt. 90), mentre quando si dice che gli animali commettono iniuriae il termine va inteso nel senso di 
‘lesioni’, considerando che in diritto romano l’iniuria è una lesione personale.

88	 Cfr. D. 47.10.1 pr. (Ulp. 56 ad ed.): iniuriae appellatione damnum culpa datum significatur, su cui 
CURSI, M. F. Iniuria cum damno. Antigiuridicità e colpevolezza nella storia del danno aquiliano 
(Milano 2002) 30 ss.



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

293DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Ciò che emerge con chiarezza è piuttosto il rapporto tra l’uccisione rituale, realizzata 
in un contesto sacrificale, e l’uccisione irrituale, consentita – almeno per i boves – solo 
in caso di sacratio: un rapporto che, limitatamente al sacrificio, troviamo anche nel mito 
eziologico dei Βουφόνια. Anche se potrebbe sembrare che in tutto ciò il dato rilevante 
sia religioso, in realtà la questione è più di natura politica, distinguendosi – come nel 
rapporto tra supplicium e sacratio degli homines – tra una messa a morte eseguita all’au-
torità e una uccisione consentita a chiunque: in entrambi i casi l’uccisione è ammessa 
solo quando avviene iure perché realizzata dalla civitas o perché una norma della civitas 
priva l’uomo o il bue della protezione giuridica che altre norme riconoscono loro. 

La diffusa idea di un potere assoluto del dominus sui propri animali, analogo a quel-
lo sulle res inanimate, parrebbe dunque dover essere ridimensionata, almeno rispetto 
ai boves89. Naturalmente, tutto ciò pone il problema – rispetto al quale non mi sem-
bra vi siano testimonianze – dell’uccisione dei servi in età arcaica: se infatti non solo 
l’uccisione di un homo liber determinava parricidium90, ma addirittura l’uccisione non 
legittima di un bos costituiva reato, persino quando compiuta dal proprietario (§ 2.1), 
viene spontaneo chiedersi cosa accadesse nell’ipotesi dell’uccisione ingiustificata di un 
servus, da parte di terzi o addirittura da parte del dominus91. In assenza di fonti non si 

89	 Sarebbe importante dirimere la controversia tra quanti ritengono che a Roma ogni pasto carneo pre-
supponesse un sacrificio e quanti lo negano (cfr. supra, nt. 13), perché è chiaro che la prima opzione 
consentirebbe di estendere a tutti gli animali sacrificabili la regola a noi nota rispetto ai buoi – benché 
la circostanza che il divieto di uccisione sia attestato solo per i boves parrebbe implicitamente esclu-
dere una sua estensione ad altri animali.

90	 Paul.-Fest., s.v. “parrici<di> quaestores” [L. 247].
91	 Che nel passo di Paolo Diacono homo liber si opponga a servus è generalmente riconosciuto: cfr. per 

tutti SANTALUCIA, B. Omicidio (diritto romano), in Enciclopedia del diritto, XXIX (Milano 1979) 
885 = Studi di diritto penale romano (Roma 1994) 107; op. cit. SANTALUCIA, B. (1998) 15; per ipo-
tesi minoritarie che identificano il liber con il pater familias o il gentilis, cfr. FALCON, M. Paricidas 
esto. Alle origini della persecuzione dell’omicidio, in GAROFALO, L. (a cura di). Sacertà e repres-
sione criminale in roma arcaica (Napoli 2013) 219 nt. 59; ID. L’omicidio nelle leggi di Numa [Napoli 
2022] 58 ss. In una serie di contributi, Luigi Garofalo (il primo è GAROFALO, L. Sulla condizione di 
homo sacer in età arcaica, in SDHI 56 [1990] 223 ss.; il più recente, se non erro, ID. L’omicidio nella 
legislazione di Numa, in Fondamenti e svolgimenti della scienza giuridica. Altri saggi [Napoli 2021] 
6 ss.; l’a. è seguito da op. cit. FALCON, M. [2013] 212 ss.; op. cit. FALCON, M. [2022] 54 ss. e spec. 
75) ha ipotizzato che liber si contrapponga a sacer, sul presupposto che la schiavitù in età arcaica 
fosse fenomeno contenuto (l’a. cita DE MARTINO, F. Intorno all’origine della schiavitù in Roma, 
in Labeo 20 [1974] 163 ss. e FRANCIOSI, G. Famiglia e persone in Roma antica. Dall’età arcaica 
al principato [Torino 1989] 179 ss.); a me sembra che possa convenirsi sul fatto che in età arcaica la 
schiavitù avesse a Roma ancora carattere domestico – come d’altronde è generalmente ammesso: cfr. 
per tutti SERRAO, F. Diritto privato economia e società nella storia di Roma. I. Dalla società genti-
lizia alle origini della società schiavistica3 (Napoli 2006) 203 ss. – ma che ciò non legittimi l’ipotesi 
di una sua sostanziale irrilevanza, o addirittura inesistenza: al di là del fatto che la teoria costringe 
a rifiutare tutte le notizie delle fonti che parlano di schiavi a Roma sin dalla fondazione, l’esistenza 
di subordinati esterni alla famiglia in una posizione servile – non sappiamo se in tutto coincidente 



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

294 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

può andare oltre la semplice posizione del problema, ma viene il dubbio che la categoria 
dell’omicidio fosse più ampia del parricidium dell’homo liber, e che anche l’uccisione 
dello schiavo potesse avere conseguenze nel diritto criminale92: d’altronde, sappiamo 
che le lesioni subite dal servus erano in età decemvirale solo quantitativamente, e non 
qualitativamente differenti da quelle arrecate ai liberi, rientrando nella medesima fatti-
specie delittuale (os fractum)93, e dunque enfatizzando la sua natura di persona.

Il quadro cambia, ovviamente, con la seconda formazione economico-sociale, a par-
tire dal III sec. a.C.94. Nel nuovo contesto economico, le ragioni che avevano portato a 
enfatizzare le caratteristiche di persona dello schiavo e a proteggere il bue come anima-
le essenziale per l’agricoltura vengono meno, ed entrambi divengono semplici porzioni 
del patrimonio del dominus. Quest’ultimo può uccidere i propri schiavi e animali ed 
è risarcito – a norma del primo caput della lex Aquilia95 – quando l’occidere sia stato 
compiuto da terzi96 –, mostrando chiaramente che non può più parlarsi di crimina puni-
bili all’esito di un iudicium populi: la reificazione di schiavi e animali è completa.

4.  BIBLIOGRAFIA

ADAMS HOLLAND, L. Qui terminum exarasset, in American Journal of Archaeology» 37 
(1933) 549-553

ALBANESE, B. Sacer esto, in BIDR 91 (1988) 145-179 = Scritti giuridici, III (Torino 2006) 
3-37

BELLANDI, F. La pena di morte per l’‘assassinio’ del bue aratore (a proposito di Varro rust. 2, 
5, 3-4 e Colum. 6, praef. 7, in Philologus 151 (2007) 105-114

BREMMER, J. N. Modi di comunicazione con il divino: la preghiera, la divinazione e il sacrifi-
cio, in SETTIS, S. (dir.), I Greci. Storia Cultura Arte Società. I. Noi e i Greci (Torino 1996) 
239-283

con il regime dei servi a Roma – è attestata già in protoindoeuropeo nella formula *u̯iHró- peḱu (cfr. 
FIORI, R. Il diritto di Gubbio in età preromana. Uno studio sulle Tavole iguvine [Napoli 2025] 148, 
con riferimenti); d’altronde, a me sembra che, se vi fosse stato anche soltanto uno schiavo a Roma, il 
problema giuridico si sarebbe posto ugualmente.

92	 Per CANNATA, C. A. Delitto e obbligazione, in MILAZZO, F. (a cura di), Illecito e pena privata in 
età repubblicana (Atti Copanello 4-7 giugno 1990) (Napoli 1992) 27, seguito da MIGLIETTA, M. 
Servus dolo occisus. Contributo allo studio del concorso tra actio legis Aquiliae e iudicium ex lege 
Cornelia de sicariis (Napoli 2001) 12 nt. 20, una norma sull’omicidio doloso dello schiavo, pur non 
attestata, «doveva esistere». 

93	 Sul regime dell’os fractum nelle XII tavole mi limito a rinviare, tra i lavori più recenti, a op. cit. CUR-
SI, M. F. (2018) 561 ss.

94	 Uso le categorie del mio Maestro: op. cit. SERRAO, F. (2006) 7 ss.
95	 Sulla datazione del primo caput della lex Aquilia cfr. per tutti op. cit. CURSI, M. F. (2002) 147 ss.
96	 Tra i pecudes rientrano i boves: cfr. D. 9.2.2.2 (Gai. 7 ad ed. prov.).



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

295DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

BURKERT, W. Greek tragedy and sacrificial ritual, in Greek, Roman and Byzantine Studies 7 
(1966) 87-121

BURKERT, W. Homo necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und Mythen (Ber-
lin-New York 1972) = Homo necans. Antropologia del sacrificio cruento nella Grecia antica 
(Torino 1981)

BURKERT, W. Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche2 (Stuttgart 2011)
CANNATA, C. A. Delitto e obbligazione, in MILAZZO, F. (a cura di), Illecito e pena privata in 

età repubblicana (Atti Copanello 4-7 giugno 1990) (Napoli 1992) 23-45
CANTARELLA, E. La sacertà nel sistema originario delle pene. Considerazioni su una recente 

ipotesi, in Mélanges de droit romain et d’histoire ancienne. Hommage à la mémoire de André 
Magdelain (Paris 1998) 47-71

CURSI, M. F. Iniuria cum damno. Antigiuridicità e colpevolezza nella storia del danno aquiliano 
(Milano 2002)

CURSI, M. F. Gli illeciti privati, in EAD. (a cura di), XII tabulae. Testo e commento, II (Napoli 
2018) 561-646

DE CRISTOFARO, C. Inpudicus. Il diritto romano di fronte al prisma della sessualità maschile 
dalle origini al principato (Napoli 2022)

DE FRANCISCI, P. Primordia civitatis (Romae 1959)
DE MARTINO, F. Intorno all’origine della schiavitù in Roma, in Labeo 20 (1974) 163-193
DETIENNE, M. Pratiques culinaires et esprit de sacrifice, in DETIENNE, M., VERNANT, J.-P. 

(éd.), La cuisine du sacrifice en pays grec (Paris 1979) 7-35 = Pratiche culinarie e spirito di 
sacrificio, in DETIENNE, M., VERNANT, J.-P. (a cura di), La cucina del sacrificio in terra 
greca (Torino 1982) 7-26

DE VAAN, M. Etymological dictionary of Latin and the other Italic languages (Leiden-Boston 
2008)

DÜLL, R. Archaische Sachprozesse und Losverfahren, in ZRG RA 61 (1941) 1-18.
DUMÉZIL, G. Heur et malheur du guerrier2 (Paris 1985) = Le sorti del guerriero (Milano 1990)
DURAND, J.-L. Le corps du délit, in Communications 26 (1977) 46-61
DURAND, J.-L. Sacrifice et labour en Grèce ancienne. Essai d’anthropologie religieuse (Pa-

ris-Rome 1986)
FALCON, M. Paricidas esto. Alle origini della persecuzione dell’omicidio, in GAROFALO, L. 

(a cura di), Sacertà e repressione criminale in roma arcaica (Napoli 2013) 191-274
FALCON, M. L’omicidio nelle leggi di Numa (Napoli 2022)
FIORI, R. Materfamilias, in BIDR 96-97 (1993-1994) 455-498
FIORI, R. Homo sacer. Dinamica politico-costituzionale di una sanzione giuridico-religiosa 

(Napoli 1996)
FIORI, R. La condizione di homo sacer e la struttura sociale di Roma arcaica, in LANFRAN-

CHI, Th. (éd.), Autour de la notion de sacer (Actes École Française de Rome 2014) (Rome 
2018) 171-227



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

296 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

FIORI, R. Il divieto per le donne di bere vino: legge o precedente giudiziale?, in MEROLA, G. 
D. – SANTINI, P. (a cura di), Lawine. Commercio e consumo del vino nel mondo antico. 
Aspetti giuridici (Atti Napoli 2019) (Napoli 2020) 39-57

FIORI, R. Le res sacrae nel ius divinum: consecratio, dedicatio e profanatio, in AUPA 63 (2023) 
37-107

FIORI, R. Il diritto di Gubbio in età preromana. Uno studio sulle Tavole iguvine (Napoli 2025)
FIORI, R. La sacratio e il divieto di uccisione dei boves, in Festschrift für J. Michael Rainer (in 

corso di stampa)
FRANCIOSI, G. Famiglia e persone in Roma antica. Dall’età arcaica al principato (Torino 1989)
GAROFALO, L. Sulla condizione di homo sacer in età arcaica, in SDHI 56 (1990) 223-255
GAROFALO, L. L’omicidio nella legislazione di Numa, in Fondamenti e svolgimenti della 

scienza giuridica. Altri saggi (Napoli 2021) 1-45
GAROFALO, L. Confini e termini nei Fasti di Ovidio e oltre, in GAROFALO, L., GHEDINI, F. 

(a cura di), Ovidio e i Fasti. Memoria dell’antico (Venezia 2023) 230-261.
GEORGOUDI, S. L’‘occultation de la violence’ dans le sacrifice grec: données anciennes, dis-

cours modernes, in GEORGOUDI, S., KOCH PIETTRE, R., SCHMIDT, F. (éd.), La cuisine 
et l’autel. Les sacrifices en questions dans les sociétés de la Méditerranée ancienne (Turnhout 
2005) 115-147

GEORGOUDI, S. Le consentement de la victime sacrificielle: une question ouverte, in MEHL, 
V., BRULÉ, P. (eds.), Le sacrifice antique. Vestiges, procédures et stratégies (Rennes 2008) 
139-153

GLADIGOW, B. Ovids Rechtfertigung der blutigen Opfer. Interpretationen zu Ovid, fasti I 335-
456, in Der altsprachliche Unterricht 14 (1971) 5-23

GUARD, Th. Présence de Servius dans le livre III des Saturnales de Macrobe: le commentaire 
de l’Énéide, in GOLDLUST, P. (dir.), Approches du livre III des Saturnales de Macrobe. 
Histoire de la religion – Encyclopédisme – Esthétique (Besançon 2021) 143-176

HÄGERSTRÖM, A. Der römische Obligationsbegriff im Lichte der allgemeinen römischen Re-
chtsanschauung, I (Uppsala-Leipzig 1927)

HAYMANN, F. Textkritische Studien zum römischen Obligationenrecht, in ZRG RA 42 (1921) 
357-393

HINARD, F. Consécration et confiscation des biens dans la Rome républicaine, in Kentron 9 
(1993) 11-23 = Rome, la dernière République. Recueil d’articles (Bordeaux 2011) 131-139

HUET, V. La mise à mort sacrificielle sur les reliefs romains: une image banalisée et ritualiste de 
la violence?, in BERTRAND, J.-M. (éd.), La violence dans les mondes grec et romain (Paris 
2005) 91-119

KAJAVA, M. Visceratio, in Arctos 32 (1998) 109-131
KASER, M. Das römische Privatrecht. I. Das altrömische, das vorklassische und klassische Re-

cht (München 1955)
KASER, M. Das römische Privatrecht. I. Das altrömische, das vorklassische und klassische Re-

cht2 (München 1971)



Roberto Fiori� L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

297DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

KRAUSE, C. De Romanorum hostiis quaestiones selectae (Diss.) (Marpurgi Cattorum 1894)
LAMBRINI, P. Ovidio giurista, in GAROFALO, L. – GHEDINI, F. (a cura di), Ovidio e i Fasti. 

Memorie dall’antico (Venezia 2021) 200-217
LELLI, E. La decadenza degli oracoli, in LELLI, E., PISANI, G. (coord.), Plutarco. Tutti i Mo-

ralia (Milano 2017) 770-823
MACCORMACK, G. Terminus motus, in RIDA 26 (1979) 239-260
MANTZILAS, D. Sacrificial animals in Roman religion: rules and exceptions, in JOHNSTON, 

P. A., MASTROCINQUE, A., PAPAIOANNOU S. (eds.), Animals in Greek and Roman re-
ligion and myth (Proceedings of the Symposium Grumentinum Grumento Nova 5-7 June 
2013) (Newcastle upon Tyne 2016) 19-38

MARQUARDT, J. Römische Staatsverwaltung, III2 (Leipzig 1885)
MASI DORIA, C. Il diritto agrario romano. Spunti in tema di origini di una disciplina giuridi-

ca moderna, regolamentazione antica dell’agricoltura e mito (anche fascista) di Roma, in 
BUONGIORNO, P., GALLO, A., MECELLA, L. (a cura di), Segmenti della ricerca antichis-
tica e giusantichistica negli anni Trenta, II (Napoli 2022) 553-578

MCGINN, Th. A. J. La familia e i poteri del pater, in CURSI M. F. (a cura di), XII tabulae. Testo 
e commento, I (Napoli 2018) 189-229

MEULI, K. Griechische Opferbräuche, in GIGON, O. (hrsg.), Phyllobolia. Festschrift Peter von 
Mühll zum 60. Geburtstag (Basel (1946) 185-288 = Gesammelte Schriften, II (Basel-Stutt-
gart 1975) 907-1021

MIGLIETTA, M. Servus dolo occisus. Contributo allo studio del concorso tra actio legis Aqui-
liae e iudicium ex lege Cornelia de sicariis (Napoli 2001)

MOMMSEN, Th. Römisches Strafrecht (Leipzig 1899)
NAIDEN, F. S. The fallacy of the willing victim, in JHS 127 (2007) 61-73
NAIDEN, F. S. Smoke signals for the gods. Ancient Greek sacrifice from the archaic through 

Roman periods (Oxford 2012)
ONIDA, P. P. Studi sulla condizione degli animali non umani nel sistema giuridico romano 

(Torino 2002)
PELLOSO, C. Sacertà e garanzie processuali in età regia e proto-repubblicana, in GAROFALO 

L. (a cura di), Sacertà e repressione criminale in roma arcaica (Napoli 2013) 57-144
PRESCENDI, F. Décrire et comprendre le sacrifice. Les réflexions des Romains sur leur propre 

religion à partir de la littérature antiquaire (Stuttgart 2007)
RUTHERFORD, W. G. Scholia Aristophanica, I (London 1896)
SANTALUCIA, B. Omicidio (diritto romano), in Enciclopedia del diritto, XXIX (Milano 1979) 

885-896 = Studi di diritto penale romano (Roma 1994) 107-128
SANTALUCIA, B. Processo penale (diritto romano), in Enciclopedia del diritto, XXXVI (Mila-

no 1987) 318-360 = Studi di diritto penale romano (Roma 1994) 145-231
SANTALUCIA, B. Diritto e processo penale nell’antica Roma2 (Milano 1998)



L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio� Roberto Fiori

298 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

SCHEID, J. L’animal mis à mort: une interprétation romaine du sacrifice, in Études rurales 147-
148 (1998a) 15-26

SCHEID, J. La mise à mort de la victime sacrificielle. À propos de quelques interprétations 
antiques du sacrifice romain, in MÜLLER-KARPE, A., HAFFNER, A., BRANDT, H. (hr-
sg.), Studien zur Archäologie der Kelten, Römer und Germanen in Mittel– und Westeuropa. 
Alfred Haffner, zum 60. Geburtstag gewidmet (Rahden 1998b) 519-529

SCHEID, J. Quand faire c’est croire. Les rites sacrificiels des Romains (Paris 2005) = Quando 
fare è credere. I riti sacrificali dei Romani (Roma-Bari 2011)

SERRAO, F. Diritto privato economia e società nella storia di Roma. I. Dalla società gentilizia 
alle origini della società schiavistica3 (Napoli 2006)

SINI, F. Sua cuique civitati religio. Religione e diritto pubblico in Roma antica (Torino 2001)
SOKOLOWSKI, F. Lois sacrée des cités grecques (Paris 1969)
TONDO, S. Profilo di storia costituzionale romana, I (Milano 1981)
TÜRK, E. Les Saturnales de Macrobe source de Servius Danielis, in REL 41 (1963) 327-349
VALLOCCHIA, F. Collegi sacerdotali ed assemblee popolari nella repubblica romana (Torino 

2008)
VAN STRATEN, F. T. Hierà kalá. Images of Animal Sacrifice in Archaic and Classical Greece 

(Leiden-New York-Köln 1995)
VERNANT, J.-P. Théorie générale du sacrifice et mise à mort dans l’Antiquité grecque, in RUD-

HARDT, J., REVERDIN, O. (éd.), Le sacrifice dans l’Antiquité (Vandoeuvres-Genève 1981) 
1-39

WISSOWA, G. Die Religion der Römer2 (München 1912)
WITZEL, M. Ṛgvedic history: poets, chieftains and polities, in ERDOSY, G. (ed.), The Indo-Ar-

yans of Ancient South Asia. Language, material culture and ethnicity (Berlin-New York 
1995) 307-352

ZUCCOTTI, F. In tema di sacertà, Labeo 44 (1998) 417-459




