dALPS

Poder, pertenencia y responsabilidad
Power, belonging and liability



DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 270-298

L’UCCISIONE LEGITTIMA DEGLI ANIMALI:
SACRIFICIUM E SACRATIO

LA MATANZA LEGITIMA DE ANIMALES:
SACRIFICIUM Y SACRATIO

THE LEGITIMATE KILLING OF ANIMALS:
SACRIFICIUM AND SACRATIO

Roberto Fiori
Universita di Roma Tor Vergata (Italia)
ORCID ID: 0000-0002-4239
Ricevuto: luglio 2025
Accettato: agosto 2025

RIASSUNTO

11 diritto romano di eta arcaica proibisce I’uccisione del bue, che puo avvenire solo in occasione
di un sacrificio o in conseguenza di un illecito, di cui viene considerato responsabile direttamente
I’animale e che ne determina la sacratio. Conseguentemente, deve essere ridimensionata la diffu-
sa idea di un potere assoluto del dominus sui propri animali analogo a quello sulle res inanimate.
Solo a partire dal III sec. a.C., con la lex Aquilia de damno, in un nuovo quadro economico, gli
animali (o almeno i boves) divengono semplici porzioni del patrimonio del dominus.

PAROLE CHIAVE

sacrificio; pena di morte; sacratio; colpa.

RESUMEN

El derecho romano arcaico prohibia la matanza de el buey, que solo podia producirse durante un
sacrificio o como consecuencia de un acto ilicito, del que el animal era directamente responsable
y que determinaba su sacratio. Por tanto, la idea generalizada del poder absoluto del dominus so-
bre sus animales, analogo al que ejercia sobre las res inanimadas, debe ser reconsiderada. No fue
hasta el siglo I1I a. C., con la lex Aquilia de damno y en un nuevo marco econémico, cuando los
animales (o al menos los bueyes) se convirtieron en simples partes del patrimonio del dominus.

PALABRAS CLAVE

sacrificio; pena de muerte; sacratio; culpa.

ABSTRACT

According to archaic Roman law, the killing of an ox was prohibited, except during a sacrifice
or as a consequence of a crime, for which the animal was held directly responsible, determining
its sacratio. Consequently, the widespread idea of the dominus’ absolute power over his animals,

https://doi.org/10.36151/DALPS.085
Esta obra cuenta con Licencia Creative Commons via: CC BY-NC-ND 4.0 ISSN:3020-1071



Roberto Fiori L’uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

analogous to that over inanimate res, must be reconsidered. It was only from the 3rd century BC
onwards, under the lex Aquilia de damno and in a new economic framework, that animals (or at
least oxen) became simple portions of the dominus’ patrimony.

KEYWORDS
sacrifice; death penalty; sacratio; guilt.

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 271



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

L’UCCISIONE LEGITTIMA DEGLI ANIMALI:
SACRIFICIUM E SACRATIO

LA MATANZA LEGITIMA DE ANIMALES:
SACRIFICIUM Y SACRATIO

THE LEGITIMATE KILLING OF ANIMALS:
SACRIFICIUM AND SACRATIO

Roberto Fiori

Sommario: 1. IL SACRIFICIO E LA COLPA DEGLI ANIMALI.—2. LA SACRATIO DEI BO-
VES—3. CONCLUSIONIL.—4. BIBLIOGRAFIA.

1. IL SACRIFICIO E LA COLPA DEGLI ANIMALI

1.1. I criteri di scelta delle vittime: similitudo e contrarietas

Nel diritto sacrificale romano 1’animale sembra comparire solo come ‘oggetto’. Gli
scritti giurisprudenziali e antiquari disegnano innanzi tutto la tassonomia delle offerte.
La prima distinzione riguarda il tipo di animale: i pecudes sono detti hostiae, gli armen-
ta sono chiamati victimae. Poi ci sono vittime lactentes — una categoria che prevede la
sacrificabilita dopo cinque giorni per il suino, sette per I’ovino, trenta per il bovino —
finché non spuntano le due file di denti (bidentes, ambidentes) che rendono le vittime
maiores. Un’ulteriore distinzione riguarda il sesso delle vittime, che tendenzialmente
deve corrispondere a quello del dio destinatario; e il colore, essendo uso sacrificare ani-
mali bianchi agli dei superi e quelli neri agli inferi, mentre le vittime rosse erano offerte
a Vulcano!.

Questi requisiti incidevano sulla scelta di quali vittime sacrificare nei riti pubblici,
ma non contribuivano a indicare quali specifici animali sacrificare alle singole divinita.
Ad esempio, a Giove si sacrificavano principalmente buoi maschi, a Marte suini ovini

! Per queste regole cft. per tutti MARQUARDT, J. Rémische Staatsverwaltung, 111> (Leipzig 1885) 170
ss.; KRAUSE, C. De Romanorum hostiis quaestiones selectae (Diss.) (Marpurgi Cattorum 1894) 4
ss. Di recente, sottolinea la relativita delle stesse, e le numerose eccezioni, MANTZILAS, D. Sacri-
ficial animals in Roman religion: rules and exceptions, in JOHNSTON, P. A., MASTROCINQUE,
A., PAPAIOANNOU S. (eds.). Animals in Greek and Roman religion and myth (Proceedings of the
Symposium Grumentinum Grumento Nova 5-7 June 2013) (Newcastle upon Tyne 2016) 19 ss.

272 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

e bovini nei suovetaurilia, a Quirino agnelli, a Giano arieti, ecc., ma la lista delle cor-
rispondenze tra déi e vittime ¢ lunga e complessa, e non sempre prevedibile: Giove, ad
esempio, poteva ricevere anche un ariete, un agnello, una capra, una pecora, un maiale,
ecc.. Nel tentativo di chiarire la logica di queste corrispondenze, gli interpreti antichi
hanno rintracciato due criteri fondamentali, la similitudo e la contrarietas, che sembre-
rebbero tener conto del comportamento animale ai fini dell’individuazione della vittima
sacrificale.

In particolare, Servio grammatico afferma che per similitudinem a Plutone si offre
bestiame nero; per contrarietatem a Cerere la scrofa, perché mangia le fruges, a Libero
il capro, perché mangia 1’uva, e a Esculapio la capra, perché non ¢ mai senza febbre?.
La dottrina ¢ probabilmente almeno tardorepubblicana, perché in Varrone troviamo 1’af-
fermazione che la scelta degli animali nei sacrifici dipende dal loro comportamento:
talora sono sacrificati perché hanno offeso il dio (come il capro, che mangia I’'uva, viene
sacrificato a Libero), talaltra non sono sacrificati per la stessa ragione (come il capro o
la capra, la cui saliva avvelena 1’ulivo e che non possono essere offerti a Minerva)*. La
trattazione piu estesa della dottrina si ritrova pero in due testi poetici, entrambi di Ovi-
dio, probabilmente anch’egli dipendente, come Servio, da scrittori di diritto pontificale
di eta tardo-repubblicana (i quali a loro volta potrebbero aver elaborato essi stessi la
teoria oppure riprodotto una prospettiva gia sacerdotale)’.

2 Cfr. la lista in op. cit. KRAUSE, C. (1894) 31 ss.

Serv. georg. 2.380: victimae numinibus aut per similitudinem aut per contrarietatem immolantur: per
similitudinem, ut nigrum pecus Plutoni, per contrarietatem, ut porca, quae obest frugibus, Cereri, ut
caper, qui obest vitibus, Libero, item capra Aesculapio, qui est deus salutis, cum capra numquam sine
febre sit. 11 brano ¢ riprodotto anche in Mythogr. Vat. 11, 79 (Kulcsar). Cfr. anche Serv. auct. georg.
2.380: quia vites, quae in honore ipsius fuerant, ab eo comestae sunt, iratus Liber pater eum occidi
fecit et ei tolli utrem, in quo mitti vinum fecit pro eius vindicta.

Varr. de re rust. 1.2.18-19: cui Fundanius, ‘Vide’, inquit, ‘ne, Agri, istuc sit ab hoc, cum in legibus
etiam scribatur “pecus quoddam”. Quaedam enim pecudes culturae sunt inimicae ac veneno, ut istae,
quas dixisti, caprae. Eae enim omnia novella sata carpendo corrumpunt, non minimum vites atque
oleas. 19. Itaque propterea institutum diversa de causa ut ex caprino genere ad alii dei aram hostia
adduceretur, ad alii non sacrificaretur, cum ab eodem odio alter videre nollet, alter etiam videre pe-
reuntem vellet. Sic factum ut Libero patri, repertori vitis, hirci immolarentur, proinde ut capite darent
poenas, contra ut Minervae caprini generis nihil immolarent propter oleam, quod eam quam laeserit
fieri dicunt sterilem: eius enim salivam esse fructuis venenum’.

L’ipotesi di una comune dipendenza da scrittori di diritto pontificale mi sembra maggiormente pro-
babile rispetto a quella di una diretta dipendenza di Servio dal poeta augusteo, benché in molti passi
del commento all’Eneide Servio citi le Metamorfosi: Serv. Aen. 1.259 (= Ovid. met. 14.581 ss.); 3.34
(= 8.762); 4.2 (= 4.64); 4.462 (= 5.533 ss.); 5.95 (= 15.389); 5.409 (= 12.464); 6.134 (= 14.581 ss.);
6.529 (= 13.31); 7.412 (= 14.574); 7.715 (= 14.330); 12.405 (= 1.521). Nei commenti alle Bucoliche ¢
alle Georgiche si cita qualche opera in piu, ma spesso in modo generico o impreciso: Serv. buc. 3.106
(=Ovid. met. 10.215; 13.394 ss.); 5.10 (sic Ovidius in metamorphoseon libris, ma in realta heroid. 2.1
ss.); 10.62 (= Ovid. met. 8.738 ss.); georg. 1.43 (sic Ovidius in fastis); 1.378 (ut Ovidius dicit; in realta

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 273



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

Rivolgiamoci dunque al poeta augusteo. Nelle Metamorfosi (15.60-478), Ovidio fa
parlare Pitagora, il quale predica contro la dieta carnea, sostenendo che: (a) nell’Eta
dellOro non si mangiava carne, sinché non si inizid a cibarsi di animali selvatici (15.60-
110); (b) poi si passo agli animali domestici: per primo al maiale, perché mangiava i
germogli, e al capro, perché mangiava le viti; la ragione del loro sacrificio ¢ la loro
culpa (15.111-115); (c¢) sono invece senza colpa le pecore e i buoi, che aiutano I'uomo
nei lavori dei campi, cosicché cibarsene ¢ come cibarsi dei propri coloni (15.116-142);
(d) non bisogna mangiare gli animali perché in essi potrebbero essersi reincarnati esseri
umani (15.143-478, e spec. 15.453-478).

11 tema ritorna nei Fasti (1.337-456), ma ¢ trattato in modo piu incoerente, il che po-
trebbe far pensare che vi siano stati inseriti motivi tratti dalle Metamorfosi, non rielabo-
rati in modo finale: () dapprima si ricorda che il sacrificio delle origini non era cruento
(1.337-348); (b) poi si afferma che il sacrificio cruento ¢ nato allorché alcuni animali
hanno offeso, con il loro comportamento, gli déi: (b,) la scrofa, cibandosi dei germogli,
offende Cerere e per questo viene punita (353: dederat poenas) con il sacrificio; il ca-
pro fa lo stesso con la vite, e viene consegnato come un nemico (359: noxae ... deditus
hostis): si parla di culpa (361) degli animali (1.349-361); (b,) I’ovis avrebbe mangiato
le verbenae destinate agli déi della campagna (1.381-382); (b;) a Priapo si sacrifica un
asino perché, ragliando, avrebbe svegliato la ninfa che il dio concupiva, esponendolo
alle risa dei presenti (1.391-440); (b,) gli uccelli sono puniti per il crimen linguae, in
quanto rivelano con il volo (penna) e con la voce (ore) — la differenza ¢ tra uccelli detti
nel diritto augurale alites e oscines — le mentes divine: la colomba ¢ sacrificata a Venere,
il fegato dell’oca a Io (nella Focide), il gallo alla Notte (1.441-456). Come dicevo, in
questa struttura si riscontrano delle incoerenze. Tra gli esempi sub b,) € b,) si inserisce
un riferimento al sacrificio del bue, che prescinde da una colpa dell’animale: (c) per
spiegare 1’origine del sacrificio, Ovidio richiama la storia di Aristeo che, volendo recu-
perare le api perdute, si rivolse a Proteo, che gli consiglio di sacrificare e seppellire un
iuvencus, dal cui corpo sarebbero nate le api (1.362-380; cfr. met. 15.364-367). E anche
tra gli esempi sub b,) e b,) si inserisce un esempio estraneo al tema della colpa, soste-
nendo che altri sacrifici si compiono per similitudine: (d) in Persia si sacrifica al Sole un
cavallo, per la velocita del dio e della vittima; a Diana una cerva in luogo di una vergine;
a Ecate un cane (1.385-390).

Questi testi sembrerebbero introdurre, nelle regole del diritto sacrificale romano, un
principio di responsabilita che capovolge il ruolo della vittima, che viene sacrificata

Ovid. met. 6.331 ss. narra una storia analoga con una diversa protagonista); 2.7 (= Ovid. am. 1.15.11);
3.431 (= Ovid. met. 6.331 ss.); 4.494 (il verso di Ovidio non ci ¢ altrimenti giunto: cfr. Ovid. inc. sed.
fr. 7 Morel); 4.522 (= Ovid. met. 11.56 ss.). Il Servio Danielino cita Ovidio in pochi casi, attingendo
a varie opere: Serv. auct. Aden. 1.259 (= Ovid. met. 14.581 ss.); 10.145 (= Ovid. fast. 4.45); buc. 6.54
(= Ovid. am. 3.5.18).

274 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

perché colpevole, divenendo da semplice ‘oggetto’ passivo del rito a ‘soggetto’ agente e
pertanto responsabile. L’interpretazione dei versi di Ovidio € pero discussa.

1.2. Le interpretazioni della dottrina

Un primo contributo da considerare ¢ quello di Burkhard Gladigow. Dopo aver ri-
levato che nei Fasti si dice che I’animale viene noxae deditus ¢ che a Roma vengono
sacrificati solo animali domestici, lo studioso ha ipotizzato che il modello giuridico
adottato dal poeta augusteo fosse quello della pauperies, che consentiva la noxae dedi-
tio dell’animale. Su queste basi, e ritenendo che in origine la consegna del colpevole ne
avrebbe comportato 1’uccisione da parte del danneggiato oppure da parte dello stesso
pater, con la consegna del solo corpo del responsabile — ipotesi avanzata da Max Ka-
ser® — Gladigow ha sostenuto che nel sacrificio I’uomo esercitasse il suo potere di pater
familias sull’animale’, e che quest’ultimo fosse considerato responsabile perché gli era
attribuita ‘una qualche personalita’®. Tutto cio troverebbe una corrispondenza nel diritto
pubblico: i Romani avrebbero infatti concepito 1’esecuzione capitale come un sacri-
ficio?, essendo il colpevole sacer'®. Questa costruzione giuridica avrebbe lo scopo di
legittimare — riconducendola alla patria potestas — ’uccisione degli animali'!, in realta
effettuata a scopi alimentari'?: presso Greci e Romani la consumazione di carne sarebbe
infatti sempre stata effettuata all’esito di un sacrificio'?.

6 KASER, M. Das romische Privatrecht. 1. Das altromische, das vorklassische und klassische Recht
(Miinchen 1955) 145 s. (cfr. anche ID. Das romische Privatrecht. I. Das altromische, das vorklassische
und klassische Recht? [Miinchen 1971] 164 e nt. 9), che lo ipotizza sulla base di Gai. 4.81 ¢ Fragm.
Aug. 82-87; cfr. GLADIGOW, B. Ovids Rechtfertigung der blutigen Opfer. Interpretationen zu Ovid,
fasti 1 335-456, in Der altsprachliche Unterricht 14 (1971) 7. Quest’ultimo a. (ibid., 9) parla anche
di una «strafrechtliche Verantwortlichkeit der Tiere» sulla base di MOMMSEN, Th. R6misches Stra-
frecht (Leipzig 1899) 834, il quale tuttavia si riferisce all’actio de pauperie, restando quindi nell’amb-
ito del diritto privato.

7 Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 8.

8 Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 13: «eine gewisse ‘Personlichkeit’».

0 Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 17 ss.

10 Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 21: la frase neque fas est eum immolari contenuta in Fest., s.v. “Sacer
mons” [L. 424], dovrebbe essere intesa nel senso che 1’homo sacer, essendo gia sacer, non dovrebbe
essere nuovamente consacrato (cfr. una critica infra, nt. 22). Per DULL, R. Archaische Sachprozesse
und Losverfahren, in ZRG RA 61 (1941) 5 ss., un illecito causato da un animale ne determinava la
sacratio (cfr. 1 buoi nella terminum exaratio).

1" Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 10: «Das Opferritual dient der Rechtfertigung der Tiertotung.

12° Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 11: «primir ist also der Aspekt der Nahrungsbeschaffung, sekundir,
aber kaum weniger wichtig, wie man dies in unbedenklicher Weise bewiltigen konne.

3 Op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 12: «alle Zeichen sprechen dafiir, da3 bei Griechen und Rémern die
Schlachtung von Haustieren grundsétzlich in der Form und unter dem Schutz einer Opferhandlung
vor sich ging; alles Fleisch, das man verzehrte, war also letzten Endes Fleisch von Opfertieren». L’i-

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 275



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

La costruzione di Gladigow riporta il problema, come si vede, nell’alveo della nozio-
ne di dominium, per quanto riconosca che il rilievo attribuito al comportamento dell’a-
nimale lo avvicini piu alle personae sottoposte alla potestas che non alle res. Ancor
piu rigorosa nel ricondurre i brani alle regole della patria potestas ¢ la costruzione di
John Scheid, il quale ha preso le mosse dalle ricerche di Gladigow per sostenere che il
sacrificio sarebbe espressione della visione romana di una societa gerarchizzata nella
quale gli animali sarebbero strumentali al pasto di déi e uomini'4. In questa concezio-
ne, I’uccisione degli animali ¢ espressione della potestas del dominus, e la colpa degli
animali sarebbe irrilevante: in una societa tradizionale come quella romana, 1’uccisione
di animali non avrebbe potuto suscitare imbarazzo e, d’altronde, nei miti non si rinver-
rebbe alcuna forma di colpevolezza del sacrificante. I riferimenti di Ovidio alla colpa
degli animali sarebbero dunque ironici, mettendo in evidenza I’ipocrisia e |’artificialita
dell’argomento'>.

Entrambe le proposte sembrerebbero basarsi su un’applicazione, alla materia del
sacrificio, delle regole del diritto privato romano, ma in effetti sono contraddette proprio
da queste ultime.

La ricostruzione di Gladigow muove dal confronto con la noxae deditio dell’actio
de pauperie, che sarebbe richiamata dal v. 359 in cui si dice che ’animale ¢ noxae ...
deditus. Tuttavia ’actio de pauperie ¢ data per comportamenti contra naturam dell’ani-
male'®, ¢id che non puo certamente dirsi dell’atto di mangiare germogli e uva da parte
di un maiale e un capro: dovremmo pertanto immaginare che Ovidio abbia utilizzato
I’esempio in modo giuridicamente sbagliato — il che in assoluto non si puo escludere,
ma ¢ un’extrema ratio, soprattutto considerando che normalmente, e soprattutto nei

dea ¢ stata di recente posta in discussione da KAJAVA, M. Visceratio, in Arctos 32 (1998) 109 ss., su
cui cfr. SCHEID, J. Quand faire c’est croire. Les rites sacrificiels des Romains (Paris 2005) = Quando
fare ¢ credere. I riti sacrificali dei Romani (Roma-Bari 2011) 189 ss., il quale ritiene invece che ogni
uccisione fosse sacrificale pur se non necessariamente all’interno di sacrifici pubblici.
SCHEID, J. L’animal mis a mort: une interprétation romaine du sacrifice, in Etudes rurales 147-148
(1998) 15 ss., seguito da PRESCENDI, F. Décrire et comprendre le sacrifice. Les réflexions des Ro-
mains sur leur propre religion a partir de la littérature antiquaire (Stuttgart 2007) 224 ss.
Op. cit. SCHEID, J. (1998a) 17: «I’idée que, dans une société traditionnelle, notamment celle de
Rome, la mise a mort d’animaux ait pu susciter une réaction de rejet ne me parait pas pertinente.
Aucun comportement semblable n’est attesté. Les mythes ne mentionnent d’ailleurs pas de sentiment
de culpabilité chez les sacrificateurs, mais racontent au contraire qu’ils tuent sans pitié ni piété les
animaux domestiques, méme les plus inoffensifsy; ibid., 18: «avec ironie, le pocte met en évidence le
coté hypocrite et artificiel de I’argument fondé sur la culpabilité des animaux sacrifiés». La teoria di
Scheid ¢ seguita da HUET, V. La mise a mort sacrificielle sur les reliefs romains: une image banalisée
et ritualiste de la violence?, in BERTRAND, J.-M. (éd.), La violence dans les mondes grec et romain
(Paris 2005) 91 ss. ¢ da op. cit. PRESCENDI, F. (2007) 227.
16 CURSI, M. F. Gli illeciti privati, in EAD. (a cura di). XII tabulae. Testo e commento, IT (Napoli 2018)
609 ss.

276 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

Fasti, il poeta & estremamente preciso nell’uso delle categorie giuridiche!”. In realta,
considerando che nel verso sopra citato il noxae deditus ¢ detto hostis, e che poco sopra
Ovidio spiega i termini Aostia come hostis domitus € victima come ‘quella che cade per
la (mano) destra vincitrice’'®, sembrerebbe preferibile pensare che il poeta stia facen-
do riferimento alla deditio internazionale, che si verificava quando un Romano avesse
compiuto un’infrazione del ius gentium' e che aveva lo scopo di eliminare il pericolo
di un bellum che fosse iustum per il nemico®. Senonché non vi sono esempi di uccisio-
ne del colpevole nella deditio internazionale, intesa come sanzione: la funzione della
deditio — come nei rapporti interni quella della sacratio — ¢ di recidere i rapporti tra il
deditus e il gruppo di appartenenza, a prescindere dalla sorte successiva del colpevo-
le?!. Dunque non pud condividersi il proposto parallelismo tra deditio e supplicium,
perché tra I’uccisione realizzata dall’autorita (supplicium, sacrificium) e la separazione
del colpevole (sacratio, deditio) ¢’¢ una profonda differenza: la prima coincide con una
immolatio, mentre non ¢ fas immolare 1I’homo sacer?. Potrebbe obiettarsi che ¢ proprio
Ovidio ad avvicinare la noxae deditio al sacrificium: ¢ perd verisimile che — soprattutto

17" Cfr. piu in generale, sulle conoscenze giuridiche di Ovidio, LAMBRINI, P. Ovidio giurista, in GA-
ROFALO, L., GHEDINI, F. (a cura di). Ovidio ¢ i Fasti. Memorie dall’antico (Venezia 2021) 200 ss.,
la quale tuttavia si spinge a definire Ovidio ‘giurista’, il che non mi sembra condivisibile: un conto
¢ la conoscenza del diritto, che a Roma era molto diffusa, un altro ¢ appartenere alla categoria dei
prudentes, gli unici che a Roma possono essere definiti ‘giuristi’.

Ovid. fast. 1.335-336: victima quae dextra cecidit victrice vocatur, / hostibus a domitis hostia nomen

habet.

19 Naturalmente, I’animale domestico ¢ romano: esso & hostis non di Roma, ma degli déi, a seguito
dell’infrazione compiuta.

20 Sulla deditio internazionale, mi sia permesso di rinviare a FIORI, R. Homo sacer. Dinamica politi-

co-costituzionale di una sanzione giuridico-religiosa (Napoli 1996) 264 ss., con fonti e letteratura.

Fa eccezione il caso di M. Claudio Clinea, che fu deditus ai Corsi ma non receptus, sulla cui sorte

posteriore abbiamo due versioni: per la prima, riportata da Cass. Dio fr. 45.1 [Boissevain] (cfr. Zon.

8.18), sarebbe stato espulso dalla citta; per la seconda, di Val. Max. 6.3.3, sarebbe stato imprigionato

e ucciso in carcere (cfr. anche Amm. Marc. 14.11.32). Qui, chiaramente, il problema ¢ posto dalla

mancata accettazione da parte del nemico e dalla necessita, per Roma, di liberarsi comunque della col-

pa. Va detto che anche nella noxae deditio di diritto privato non ¢ prevista la sanzione dell’uccisione
del colpevole: I’istituto ha solo lo scopo di liberare il dominus dalla responsabilita, al punto che lo si
considera libero anche se si limita a consegnare il corpo del reo nel caso in cui sia morto (cfr. supra,

nt. 6).

22 Cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 47 ss. La giustificazione portata da op. cit. GLADIGOW, B. (1971) 21
di questa regola («die nochmalige Konsekration des bereits flir sacer Erklérten ist nicht fas») non &
convincente, perché ai fini del sacrificium non ¢ sufficiente la ‘separazione’ (consecratio) della vit-
tima, ma ¢ necessaria la sua dazione (dedicatio) alla divinita (sul fatto che nella consecratio capitis
non vi sia dedicatio cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 50 ss.; sul rapporto tra consecratio ¢ dedicatio
nella consacrazione di res cfr. ID. Le res sacrae nel ius divinum: consecratio, dedicatio e profanatio,
in AUPA 63 [2023] 37 ss.). La dicotomia tra supplicium e sacratio si ritrova anche nella punizione
degli illeciti internazionali: cfr. ad es. il differente trattamento della rottura della fides negli episodi di
Mettio Fufezio e Turno Erdonio, cosi come analizzati in op. cit. FIORI, R. (1996) 276 ss. e spec. 280

21

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 277



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

nei Fasti, ossia nell’opera in cui parla della noxae deditio ¢ in cui il problema non viene
presentato in veste pitagorica, come accade nelle Metamorfosi — nell’accostare 1 due
istituti egli intendesse mettere 1’accento, piu che sull’atto dell’uccisione della vittima,
sulla sua dazione (deditio, dedicatio) al destinatario.

Messa da parte la teoria di Gladigow, diviene dubbia anche la teoria di Scheid che
non vi sia spazio per una colpa dell’animale in quanto 1’uccisione avverrebbe sulla
base di un potere assoluto. In primo luogo, occorre rilevare che il sacrificio animale ¢
consentito non solo a personaggi privati e pubblici dotati di potere, ma anche a soggetti
che ne sono privi. Se i sacrifici privati sono normalmente compiuti dal pater familias, i
sacrifici pubblici possono essere eseguiti sia dai magistrati, sia dai sacerdoti?, che non
hanno alcun potere?4, o addirittura da soggetti privati che perd costituiscono il vertice
di una organizzazione, come nel caso del culto di Bona dea, officiato nella casa del ma-
gistrato in carica e diretto dalla materfamilias della domus®. E vero che il sacrificio &
espressione della visione gerarchica della societa propria dei Romani, ma la nozione su
cui si impernia la gerarchia non ¢ quella di potestas, bensi quella di maiestas®®. D’altra
parte, occorre ridimensionare anche 1’idea di un potere del pater familias completa-
mente libero da vincoli. A Roma non ¢ attestata la possibilita di un’uccisione arbitraria,
basata sul puro esercizio di potere. Il pater, per uccidere il filius, ha bisogno di una
iusta causa®’, e un supplicium immotivato era considerato come un atto tirannico anche
prima dell’istituzione della provocatio ad populum?®: la concessione della garanzia al
cittadino riguarda la possibilita del giudizio popolare, non puo essere intesa nel senso

(cfr. anche, ibid., 289 ss.; naturalmente, il problema non ¢ la storicita degli episodi, ma il fatto che essi
apparissero giuridicamente verisimili ai Romani).

2 Cft. ad es., per i pontefici, op. cit. MARQUARDT, J. (1885) 219 ss.

24 Al di 1a dei poteri del pontefice massimo sui membri del proprio collegio, che non sono definibili
come poteri pubblici in senso proprio, perché non si estendono agli altri cittadini, non sono attestati
poteri sacerdotali. Per sostenerne 1’esistenza, la dottrina si ¢ talora affidata a presunzioni, che talora si
basano su sillogismi errati nelle premesse e di dubbio rigore logico, come ad es. quello proposto da
VALLOCCHIA, F. Collegi sacerdotali ed assemblee popolari nella repubblica romana (Torino 2008)
87: «esaminando la potestas sotto il profilo della varieta dei contenuti e della titolarita (déi, popolo,
magistrati, patres, domini), e considerato che tutti gli uomini sono sottoposti alla potestas degli déi,
non si puo dubitare che i sacerdoti abbiano potestasy».

25 Cfr. FIORI, R. Materfamilias, in BIDR 96-97 (1993-1994) 474.

26 Su questa distinzione di ambiti cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 107 ss. e spec. 122 ss. Una sovrapposi-

zione analoga a quella di Scheid ¢ in BURKERT, W. Homo necans. Interpretationen altgriechischer

Opferriten und Mythen (Berlin-New York 1972) = Homo necans. Antropologia del sacrificio cruento

nella Grecia antica (Torino 1981) 45.

Cfr. Fragm. Aug. 85-86. Sulla discussione, in dottrina, intorno ai limiti della patria potestas, mi limito

arichiamare, da ultimo, MCGINN, Th. A. J. La familia e i poteri del pater, in CURSI M. F. (a cura di).

XII tabulae. Testo e commento, I (Napoli 2018) 190 ss.; cfr. anche ibid., 208 ss. sulla testimonianza

dei Frammenti di Autun.

Basti pensare a quanto scrive Liv. 1.49.4-5 rispetto a Tarquinio il Superbo.

27

28

278 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

che in precedenza fosse tollerata I’arbitraria applicazione della poena capitis; la stessa
uccisione senza processo dei capi nemici in occasione del trionfo ¢ consentita non per-
ché la loro colpa sia irrilevante?’, ma perché sono hostes, e dunque non si estendono
loro le garanzie del civis né si applica la protezione che i peregrini ricevono dalla loro
comunita. N¢ appare rilevante 1’argomento secondo cui nei miti riportati da Ovidio non
si rinviene alcuna forma di colpevolezza del sacrificante: la colpevolezza ¢ esclusa non
perché sia consentito uccidere arbitrariamente un animale, ma perché nella fattispecie
si ¢ denunciata la colpa della vittima. Infine, contrariamente a quanto si ¢ affermato, ¢
proprio nelle societa tradizionali che si avverte la necessita di giustificare 1’uccisione
dell’animale: alcuni esempi greci e vedici possono essere di aiuto.

1.3. Esempi greci e vedici

Nel de abstinentia animalium, Porfirio (233/4-305 d.C.), attingendo al de pietate
(mepi evoePeiac) di Teofrasto (371-287 a.C.)*°, narra I’aftiov delle feste ateniesi dei
Boveovia. In una prima fase 1’unico sacrificio sarebbe stato incruento. Poi un contadino
di nome Zonotpog (o Alopog), che era straniero ma coltivava le terre dell’ Attica, presa
una scure, avrebbe ucciso un bue che, dopo aver lavorato i campi, si era cibato delle
offerte destinate agli dei (2.29.1). Dopo aver seppellito il bue, Xdnatpog prende la via
dell’esilio ‘come se avesse commesso un’empieta’ (Og Noefekmg), e si rifugia a Creta
(2.29.2). Nel frattempo nell’Attica giunge una carestia, ¢ allora si consulta la Pizia, la
quale risponde che bisogna punire 1’uccisore, rimettere in piedi il morto e cibarsene
(2.29.3). Trovato Xomatpoc, questi suggerisce di ripetere I’uccisione in un contesto sa-
crificale e si incarica di uccidere la vittima se gli verra concessa la cittadinanza (2.29.4-
5). Il sacrificio viene pertanto compiuto nel seguente modo: alcune vergini portano 1’ac-
qua per affilare la scure e il coltello; una persona porge la scure a un’altra che colpisce
il bue, mentre una terza lo scanna; infine il bue viene scuoiato e la sua carne consumata
in un banchetto (2.30.1). Poi la pelle del bue viene riempita di paglia, lo si rimette in
piedi e lo si attacca a un aratro (2.30.2). Infine si istituisce un processo per 1’uccisione:
le vergini accusano chi ha affilato gli strumenti; chi ha affilato gli strumenti accusa chi
ha fornito la scure; chi ha fornito la scure accusa chi ha colpito il bue; chi ha colpito il
bue accusa il coltello, che viene condannato (2.30.3). Da quel giorno, il rito viene ripe-
tuto sull’acropoli di Atene in occasione delle Dipolie (Auwoiia), sacrificando il bue che,
all’interno di un gruppo, mangia le offerte poste sull’altare, e al termine del rito si getta

2 Cft. invece op. cit. SCHEID, J. (1998a) 18: «la question de la culpabilité et de la faute n’était pas
posée» rispetto ai capi nemici.
30 Theophr. piet. fr. 16-18 [Pdtscher].

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 279



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

in mare il coltello (2.30.4-5)*!. La storia ¢ ripetuta anche da Pausania, che tuttavia parla
di un giudizio della scure e afferma che si conclude con I’assoluzione*.

Il racconto mira, con ogni probabilita, a giustificare un’uccisione che appare ripro-
vevole al di fuori del contesto sacrificale®*: il primo bue ucciso da Zdnotpog viene sep-
pellito senza essere mangiato, ¢ senza che agli déi sia attribuita la loro porzione. Solo
quando il (secondo) bue viene sacrificato 1’uccisione appare giustificata; ma neanche
il rito ¢ sufficiente, sentendosi il bisogno di legittimare ulteriormente I’uccisione invo-
cando una colpa dell’animale; e addirittura neanche la colpa dell’animale ¢ sufficiente,
perché resta comunque una responsabilita dell’uccisore, che deve essere ritualmente
trasferita a qualcuno o a qualcosa®*.

Un mito analogo si legge nei testi dell’India antica, appartenenti a un periodo che
con qualche approssimazione puo essere ricompreso tra il 1500 e il 500 a.C.%.

31 Cfr. anche Porph. abst. 2.10.2 (la cui fonte non & Teofrasto: cfr. GEORGOUDI, S. L’ ‘occultation de la
violence’ dans le sacrifice grec: données anciennes, discours modernes, in GEORGOUDI, S., KOCH
PIETTRE, R., SCHMIDT, F. [éd.]. La cuisine et I’autel. Les sacrifices en questions dans les sociétés
de la Méditerranée ancienne [Turnhout 2005] 137).

32 Paus. 1.24.4; 1.28.10.

3 Questo profilo ¢ sottolineato soprattutto da DURAND, J.-L. Le corps du délit, in Communications 26
(1977) 46 ss.; ID. Sacrifice et labour en Grece ancienne. Essai d’anthropologie religieuse (Paris-Rome
1986) 43 ss. Se si ritenesse che anche nei Bovpovia storici si sacrificava un bue aratore, come ipotizza
VERNANT, J.-P. Théorie générale du sacrifice et mise a mort dans I’ Antiquité grecque, in RUDHAR-
DT, J., REVERDIN, O. (éd.). Le sacrifice dans 1’ Antiquité (Vandoeuvres-Genéve 1981) 14 s. (ma non
mi sembra che nelle fonti vi siano elementi in questo senso: 1’unico indizio potrebbe essere il fatto che i
Bovgovia storici riproducono 1uccisione mitica del bue aratore da parte di Zdmotpog), il sacrificio co-
stituirebbe un’eccezione al vopog ateniese attestato da Ael. var: hist. 5.14: xoi todt0 8& iy QUAATTOpEVOV
mop” oTolg. fodv apodtV kol K70 {LYOV TOVIHGAVTO GOV APOTP® 1) Kol oLV TH Apdsn, undE todtov Bdetv,
611 xai 00T0g £ AV YEOPYOC Kod TV &V AvOpdTOIS KudTOY Kotveavog ‘un’altra norma era da loro se-
guita: che un bue aratore, aggiogato per tirare I’aratro o un carro, non fosse sacrificato, perché anch’esso
poteva essere considerato un agricoltore e un compagno del lavoro degli uomini’.

3% Op. cit. GEORGOUDI, S. (2005) 134 ss., influenzata dalle pagine di SCHEID, J. La mise a mort de
la victime sacrificielle. A propos de quelques interprétations antiques du sacrifice romain, in MULL-
ER-KARPE, A., HAFFNER, A., BRANDT, H. (hrsg.). Studien zur Archdologie der Kelten, Rémer und
Germanen in Mittel- und Westeuropa. Alfred Haffner, zum 60. Geburtstag gewidmet (Rahden 1998b)
521 s. (cfr. ibid., 138 nt. 110), ha tentato di ridimensionare 1’importanza del brano di Porfirio, rilevando
che esso si rivolge agli avversari del sacrificio cruento. Tuttavia non solo il passaggio ¢ stato tratto da
Teofrasto, e dunque puo essere stato al piu riconvertito da Porfirio in funzione antisacrificale, ma il dato
rituale del processo all’arma sacrificale, riportato anche da Pausania, depone chiaramente nel senso
della colpa del sacrificante, a prescindere dalle interpretazioni erudite. Altra questione ¢ la responsabilita
dell’atto, che ¢ collettiva (come giustamente rileva I’a. ibid., 137) perché nei rapporti tra uomo e divinita
il soggetto giuridicamente rilevante ¢ la comunita di appartenenza, non il singolo: cft., per Roma, FIORI,
R. La condizione di homo sacer ¢ la struttura sociale di Roma arcaica, in LANFRANCHI, Th. (éd.).
Autour de la notion de sacer (Actes Ecole Francaise de Rome 2014) (Rome 2018) 202 ss.

3 Cfr. per tutti WITZEL, M. Rgvedic history: poets, chieftains and polities, in ERDOSY, G. (ed.). The In-
do-Aryans of Ancient South Asia. Language, material culture and ethnicity (Berlin-New York 1995) 24.

280 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

Gia nel testo piu risalente, il Rg Veda, si dice che Trita (‘Terzo’) Aptya, ‘Gefol-
gsmann’ del dio Indra, spinto da quest’ultimo attacca Vi$variipa, un dsura*® con tre
teste figlio di Tvastr, liberando le vacche che questi tratteneva: Indra taglia le teste di
Vi$variipa, che aspirava al potere (djas), e si appropria delle vacche’’. Si noti, peraltro,
che nel Rg Veda Trita Aptya (e, in misura minore, suo fratello Dvita [‘Secondo’]) era
indicato come colui cui imputare gli illeciti compiuti apertamente e in segreto, nonché
gli incubi’®,

Nello Yajur Veda® si precisa che Vi$variipa era il cappellano (purdhita) degli déi
detti deva, ma era anche il figlio della sorella degli dei detti dsura. Nella ripartizione
delle offerte sacrificali, egli prometteva la porzione sacrificale apertamente ai devd- e
segretamente ai suoi parenti dsura*’. Questo comportamento preoccupa Indra, re degli
dei, perché pensa che I’dsura- Visvartpa voglia togliergli il regno (ra@strd), e pertanto lo
uccide tagliandogli le tre teste. Per un anno, Indra trattiene la colpa dell’uccisione nella
mano, ma tutti lo chiamano brahmanicida. Poi riesce a persuadere la terra, gli alberi e
le donne a prendere ciascuno un terzo della sua colpa, che divengono rispettivamente le
fessure naturali nel terreno, la linfa che scorre dagli alberi e le mestruazioni femminili.
In un altro testo dello Yajur Veda si dice che sui tre fratelli ricade anche la colpa dell’atto
sanguinoso compiuto in occasione del sacrificio cruento: I’acqua con cui si lava il san-
gue del sacrificio viene versata per loro invocando il nome di ciascuno*!.

Infine, nello Satapatha Brahmana (1.2.3.2-4) si dice che i tre fratelli Aptya, ossia
Ekata, Dvita- e Trita- ‘Primo, Secondo e Terzo’, seguivano Indra come un brahmano
segue un re, e che sapevano che Indra avrebbe ucciso Visvariipa, cosicché in realta (eva)
lo uccide Trita, essendo Indra libero dalla colpa in quanto dio: tuttavia gli Aptya, a loro
volta, ottengono che la colpa si trasferisca su coloro che sacrificano senza attribuire un
dono ai sacerdoti.

Benché apparentemente il contesto non sia sacrificale, in realta — come mostra la
comparazione con altri miti — a questo mito ¢ sotteso il rituale dell’uccisione del ‘dop-
pio’ del re, il purdhita in sostituzione dell’auto-sacrificio del re*?. Anche qui, come
in Grecia, I’illecita appropriazione/distribuzione delle offerte sacrificali determina una

36 RV 3.38.4cd.

37 RV 10.8.7-9; cft. 10.99.6.

¥ RV 8.47.13-17.

¥ Taittiriva Samhita 2.5.1.1-2. Cfr. anche Kdathaka Samhita 12.10; Maitrdayani Samhita 2.4.1, nonché
S'alapatha Brahmana 1.6.3.1-5; 5.5.4.2-6; Jaiminiva Brahmana 2.153-157.

Nello Jaiminiya Brahmana 2.153.3 si precisa che si promette segretamente la parte sacrificale a colui
per cui si ha il piu alto rispetto.

4 Maitrayani Samhita 4.1.9, su cui DUMEZIL, G. Heur et malheur du guerrier? (Paris 1985) = Le sorti
del guerriero (Milano 1990) 43.

Non ¢ possibile affrontare qui il tema: devo rinviare a un lavoro in corso di elaborazione.

40

42

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 281



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

colpa che giustifica [’'uccisione, ma non al punto di escludere la responsabilita dell ucci-
sore, che se ne libera trasferendola a oggetti inanimati (Yajur Veda) o a uomini colpevoli
dello stesso illecito della vittima (Satapatha Brahmana).

1.4. Un tema connesso: ¢ necessario 1’assenso dell’animale al sacrificio?

Come si vede, anche nella cultura greca e vedica si cerca di giustificare il sacrificio,
pur legittimo e anzi necessario, denunciando una colpa della vittima. Peraltro, 1’ucci-
sione sacrificale ¢ un atto talmente grave che neanche la colpa dell’animale ¢ sufficiente
a liberare il sacrificante da ogni responsabilita, al punto che, per non essere a sua volta
punito, egli deve trasferire la propria colpa su altri. La corrispondenza tra il sacrificio
greco ¢ indiano induce dunque a escludere che I’idea della colpa (della vittima e del
sacrificante) sia una tarda invenzione intellettuale, e al contrario porta a ritenere che si
tratti di una convinzione radicata nella cultura dei popoli (quantomeno) indoeuropei.
D’altronde non ¢ senza argomenti la teoria secondo cui il sacrificio (greco) rifletterebbe
una ‘commedia dell’innocenza’ riconducibile alle pratiche dei cacciatori primitivi, € cio
proietterebbe queste regole rituali ancora piu indietro nel tempo™®.

Con questi temi si interseca un problema diverso, ossia la possibilita che nel sacri-
ficio greco e romano fosse richiesto I’assenso della vittima al sacrificio: naturalmente,
qualora tale assenso fosse necessario, potrebbe costituire un’esimente per il sacrificante.
La questione ¢ stata studiata soprattutto in ambito greco, a partire da alcune fonti che
attestano il compimento di atti rituali che inducono I’animale ad abbassare o a scuotere
il capo: nei Bovpovia, come abbiamo visto, si mettono davanti all’animale delle offerte
vegetali perché ne mangi; in un’iscrizione di Cos si stabilisce che sia sacrificato I’ani-
male che abbassi il capo (Omokvyel)*; in altri sacrifici gli si pone dinanzi dell’acqua
affinché per berla chini il capo, oppure lo si spruzza di acqua fredda o di semi sul capo,
cosicché lo scuota®. Gli interpreti antichi hanno spiegato questi comportamenti in due
modi.

Secondo una prima interpretazione, questi atti sarebbero appunto indirizzati a otte-
nere I’assenso dell’animale all’uccisione. In Porfirio, I’oracolo di Delfi risponde a un
tal Episcopo, che voleva sacrificare delle pecore: ‘non ti ¢ consentito secondo diritto
uccidere la salda razza delle pecore, discendente dei Teopropi; ma I’animale che volon-

4 Per la «Unschuldskomddie» cfr. MEULI, K. Griechische Opferbrauche, in GIGON, O. (hrsg.). Phyl-
lobolia. Festschrift Peter von Miihll zum 60. Geburtstag (Basel 1946) 224 ss. = Gesammelte Schri-
ften, II (Basel-Stuttgart 1975) 949 ss. La teoria ¢ stata riproposta in tempi piu recenti da op. cit.
BURKERT, W. (1981) 28 ss.; op. cit. BURKERT, W. (2011) 96 ss.

4 SIG’ 1025, 1. 20 = SOKOLOWSKI, F. Lois sacrée des cités grecques (Paris 1969) 253 (iscr. n. 151,
A, 1 19).

4 Cfr. gli esempi riportati infia, in testo.

282 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

tariamente pieghi la testa verso I’acqua lustrale, quello, Episcopo, dico che ¢ corretto sa-
crificare’*®. Ancora, in uno scolio alla Pace di Aristofane, si spiegano le parole ceiov 6V
Tayémg ‘tu, presto, scuotiti’, chiarendo che il sacrificante si rivolge all’animale, perché
si era soliti versare del liquido affinché la vittima scuotesse la testa e sembrasse assentire
ai sacrifici*’. In uno scolio ad Apollonio Rodio, si discute il termine Tpoyvtog, rilevando
che per alcuni indicherebbe i grani d’orzo, per altri [’acqua che si versava nelle orecchie
della vittima per ottenere un segno di assenso®. Infine, nelle quaestiones conviviales di
Plutarco si sostiene che ancora ai suoi tempi nei sacrifici si prestava grande attenzione
a non sgozzare la vittima, prima che quella chinasse il capo, come in segno di approva-
zione, per essere sacrificata*’. A questa stessa rappresentazione devono essere ricondotti
i racconti — talora presenti in opere paradossografiche — di animali che non si limitano
ad assentire, ma addirittura si offrono spontaneamente al sacrificio™.

4 Porph. abst. 2.9.3: 00 o 0&uic KTeive dlwv yévog €oti BEPatov, Eyyove Ostonpdmmv: & §° Exovciov

av katovevon xEpviP’ émbve 10 o’, 'Enickone, onui dkaiog. Questo passo € stato interpretato da
GEORGOUDI, S. Le consentement de la victime sacrificielle: une question ouverte, in MEHL, V.,
BRULE, P. (eds.). Le sacrifice antique. Vestiges, procédures et stratégies (Rennes 2008) 144 s. nel
senso che Episcopo chiederebbe il responso delfico non perché ritenga ingiusta I’uccisione delle peco-
re (scrive I’a.: «la peur de devenir coupable d’un ‘meurtre’»), ma perché teme che 1’uccisione non sia
gradita al dio («la crainte que cette mise a mort ne soit pas au gré de la divinité»): sarebbe la «décision
divine» a dettare «la condition d’une mise & mort accomplie avec justice». L’interpretazione non
convince, perché si basa su una rappresentazione della ‘giustizia’ come esito della volonta divina che
¢ estranea alla religione greca (cfr. per tutti BURKERT, W. Griechische Religion der archaischen und
klassischen Epoche? [Stuttgart 2011] 374: «griechische Gotter geben keine Gesetze») ed ¢ debitrice
della visione ebraica e cristiana di un ‘diritto divino positivo’, ¢ perché pone in ombra I’elemento
dell’assenso dell’animale, che nel responso delfico non ¢ conseguenza, ma precondizione della giusti-
zia dell’atto sacrificale, che viene solo dichiarata dal dio (pnui dwcaimg), come potrebbe essere dichia-
rata da un giurista respondente, in relazione alla 6¢puc. Peraltro, con non perfetta coerenza, parlando
del passo di Plutarco (cfr. infra, nt. 49), I’a. ammette che ’assenso della vittima viene ricercato per
evitare «toute injustice» (ibid., 147).

Sch. Arist. pac. 960 (Holwerda): celov oV toyémg] mpog 10 iepeiov Aéyel. €omovdalov yap
EMOTEVOOVTES, Tva ogion TNV Ke@oAv kai Emvevetly Toig iepeioig (forse € preferibile la lezione iepoig
di RUTHERFORD, W. G. Scholia Aristophanica, I [London 1896] 139) dokfj.

Schol. vet. Apoll. Rhod. 1.425 [Wendel]: mpoy0tag: ot pev tag kpiddg, ot 8¢ 16 Homp, O eidbacty
BuBaretv i o ovg 10D iepeiov VrEp Tod Emvedey 16 iepelov. Aeimet 88 1) GOV,

Plut. quaest. conv. 8.8.3 (7291): dypt 6¢ VOV Tapa@LAATTOVGLY IGYVPAG TO W) GEATTEW TTPLV EMVEDG AL
KOTOGTEVOOUEVOV.

Li enumera BURKERT, W. Greek tragedy and sacrificial ritual, in Greek, Roman and Byzantine Stu-
dies 7 (1966) 107 ntt. 43: Ael. nat. anim. 10.50; 11.4; Apoll. hist. mirab. 13 [Giannini]; [Arist.] mirab.
auscult. 137.1 [Giannini]; Plut. Luc. 24.4-5; Porph. abst. 1.25.8-9; Philostr. Her. 17.4; cfr. anche, per
il sacrificio umano, Neanthes, FGrHist 84 F 16 = Athen. deipn. 13.78 (602cd); Serv. Aen. 3.57 (I’a.
ricorda anche Plut. Pelop. 21; Philostr. Her. 8; Plin. nat. hist. 32.17, dove tuttavia non ho trovato
riferimenti alla materia). Adde Plut. Luc. 10.1; App. hist. Rom. 12.75.

47

48
49

50

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 283



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

In altri testi, pero, questi comportamenti rituali sono spiegati come forme di verifica
dell’adeguatezza della vittima. E ancora Plutarco a scrivere, riferendosi al sacrificio
delfico: “... se i sacerdoti e i sacri ministri dicono che essi sacrificano e fanno le libagioni
sulla vittima e osservano i suoi movimenti € i suoi tremori, di cos’altro ¢ segno se non
del fatto che il dio ¢ pronto a dare responsi? Infatti, bisogna che la vittima sia, nel corpo
e nell’anima, pura, senza macchia, intatta. Per quanto riguarda il corpo non ¢ molto dif-
ficile individuare i segni di questa disposizione; coloro che esaminano la mente, invece,
pongono farina davanti ai tori e ceci davanti ai cinghiali: credono che chi non gusta
questi cibi non sia sano. L’acqua fredda dicono si usi per mettere alla prova la capra:
se resta immobile e impassibile sotto il getto d’acqua, significa che la sua mente non ¢
secondo natura’>!.

La dottrina moderna si ¢ divisa sull’interpretazione di queste fonti, alcuni studiosi
valorizzando la prima serie>, altri la seconda™, senza tuttavia portare argomenti signi-

31 Plut. def. orac. 49 (437ab): oi yap iepeig kol 8c101 Bvev paci 10 iepgiov Kai Katacmévdety Kol TV

Kiviiow atod Kol TOV Tpdpov arobewpelv, ETEPOL Tivog T0DTO onuelov i Tob Bepotevew tov Heov
hopBévovreg; S&l yap 10 Bdciov 1 e chpatt kai Tfi yoyfi kabapov elvar kai dotveg kai adiépbopov.
UAVVTPOL eV 0DV TV Tepil TO oML KATIOETY 00 TAvL yoAemdy &oTt; THY 82 yuymv dokiudlovat, Toig
HEV TaHPOIG ak(pmx T01¢ 8¢ Kampolg EpePivioug napan@svrsg 70 YOp un yevoduevov Hyaively odk
ofovtat. v &’ alya Stehéyyety 1O yoypdv Hémp- 0d yap elval yoyfig kotd ooty £xovong o Tpog THY
Kkotdoneiow amadeg kai axivntov (la traduzione in testo € di LELLIL, E. La decadenza degli oracoli, in
LELLI, E., PISANI, G. (coord.). Plutarco. Tutti i Moralia [Milano 2017] 819, 821). Cft. anche Plut.
def. orac. 46 (435bc): ai 8¢ 1@V iepeiov Kotaoneicelg ti fodrovrat, kai TO un Oepotedety, av un to
iepelov AoV &€ GKpOV GELVPAOV VITOTPOLOV YEVITAL KOl KpadavOf] Kataomevdouevoy; ov yop apiel
10 dlooeicaL TV KEQAANY domep €v Toig dAlaig Busiog, aAAG Taot el Tolg HEPESL TOV GALOV OLOD
Kol TOV ToALOV €yyevésBat et yopou Tpouddovg” ‘... che cosa significano le libagioni sparse sulle
vittime e il divieto di dare responsi qualora la vittima non sia tutta scossa da tremiti e brividi, quando
viene fatta la libagione? Infatti, non & sufficiente lo scuotimento del capo, come negli altri sacrifici,
ma ¢ necessario che lo scuotimento e il contorcimento si ingenerino contemporaneamente in tutte le
parti del corpo, insieme a un grido tremulo’ (op. cit. LELLI, E. [2017] 817). Il primo passo di Plutarco
¢ stato interpretato da op. cit. GEORGOUDI, S. (2008) 148 nel senso che il tremore della capra costi-
tuisse un segno del dio che autorizza 1’operazione oracolare: ma il passo fa chiaramente riferimento
all’adeguatezza della vittima, che per essere accettata dal dio come offerta deve essere kaBapov ... kai
aotveg Kol adiapBopov non solo nel corpo ma anche nell’anima.

52 Op. cit. BURKERT, W. (1966) 107; op. cit. BURKERT, W. (1981) 24; op. cit. BURKERT, W. (2011)
93 s.; DETIENNE, M. Pratiques culinaires et esprit de sacrifice, in DETIENNE, M., VERNANT, J.-P.
(éd.). La cuisine du sacrifice en pays grec (Paris 1979) = Pratiche culinarie e spirito di sacrificio, in
DETIENNE, M., VERNANT, J.-P. (a cura di). La cucina del sacrificio in terra greca (Torino 1982)
15; op. cit. VERNANT (1981) 7; cfr. anche BREMMER, J. N. Modi di comunicazione con il divino:
la preghiera, la divinazione e il sacrificio, in SETTIS, S. (dir.). I Greci. Storia Cultura Arte Societa. I.
Noi e i Greci (Torino 1996) 256 ¢ 259.

33 Op. cit. GEORGOUDI, S. (2005) 115 ss.; op. cit. GEORGOUDI, S. (2008) 139 ss.; NAIDEN, F. S.
The fallacy of the willing victim, in JHS 127 (2007) 61 ss.; ID. Smoke signals for the gods. Ancient
Greek sacrifice from the archaic through Roman periods (Oxford 2012) 83 ss. Cfr. anche VAN STRA-
TEN, F. T. Hiera kald. Images of Animal Sacrifice in Archaic and Classical Greece (Leiden-New Yor-

284 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

ficativi di critica alle testimonianze di volta in volta contrarie. In realta, ¢ verisimile che
le due serie di testi dipendano da altrettante interpretazioni antiche — di origine erudita,
o forse sacerdotale — di una pratica cerimoniale della quale non si comprendeva piu il
significato.

Le fonti romane sono state spesso coinvolte in queste discussioni, ma a Roma 1’in-
terpretazione degli antichi sembra essere stata univoca. I testi rilevanti sono Macrobio,
Servio grammatico e Servio Danielino®, i quali affermano che, se I’animale da segni di
contrarieta, ¢ giudicato inadeguato nella probatio che precedeva il sacrificio. Eviden-
temente, il comportamento della vittima era interpretato come un rifiuto dell’offerta da
parte del dio, preventiva invece che successiva com’¢ quella che risulta dall’esame degli
exta dopo il sacrificio (/itatio): non ¢ forse un caso che il Servio Danielino attribuisca
erroneamente la probatio preventiva agli haruspices, che si occupavano invece del suc-
cessivo extispicium™. E dunque ingiustificata I’idea — basata su questi testi — che a Ro-
ma I’assenso dell’animale fosse «requisito necessario» del sacrificio®’: ¢ maggiormente
verisimile che il comportamento animale fosse valutato come un segno della volonta del
dio, cosi come avviene nel diritto augurale, in cui gli animali sono internuntii, interpre-
tes della volonta divina3.

k-Kdln 1995) 102, il quale, sulla base dell’iconografia, ha affermato che «the formal sign of consent
of the sacrificial victim clearly was not an aspect of the ritual that was thought particularly interesting
or importanty.

Macr. Sat. 3.5.8: observatum est a sacrificantibus ut, si hostia quae ad aras duceretur fuisset vehe-
mentius reluctata ostendissetque se invitam altaribus admoveri, amoveretur, quia invito deo offerri
eam putabant. Quae autem stetisset oblata, hanc volenti numini dari aestimabant.

Serv. Aen. 9.624: statuam ante aras] aptam se daturum victimam ostendit: alibi ‘et ductus cornu stabit
sacer hircus ad aram’ [Verg. georg. 2.395]. quotiens enim victima reluctabatur, ostendebat se inpro-
bari: Lucanus [7.165] ‘discussa fugit ab ara taurus’; georg. 2.395: stabit sacer h. a. a.] placebit: tunc
est enim aptum sacrificium, cum dedicatum animal victimae patiens invenitur, unde alibi sic ait ‘et
statuam ante aras aurata fronte iuvencum’[Verg. Aen. 9.627], id est placere faciam, contra Lucanus
[7.165] ‘discussa fugit ab ara taurus’. Serv. auct. georg. 2.395: inprobant enim aruspices hostiam,
quae admota altaribus reluctatur. Per TURK, E. Les Saturnales de Macrobe source de Servius Danie-
lis, in REL 41 (1963) 327 ss., Macrobio sarebbe fonte del Servio Danielino; GUARD, Th. Présence
de Servius dans le livre III des Saturnales de Macrobe: le commentaire de 1’Enéide, in GOLDLUST,
P. (dir.). Approches du livre III des Saturnales de Macrobe. Histoire de la religion — Encyclopédis-
me — Esthétique (Besangon 2021) 162, riproduce la tesi tradizionale secondo cui Servio e Macrobio
utilizzerebbero una fonte comune.

Per questo compito degli aruspici cfr. per tutti WISSOWA, G. Die Religion der Rémer? (Miinchen
1912) 548.

Cosi SINI, F. Sua cuique civitati religio. Religione e diritto pubblico in Roma antica (Torino 2001)
200, seguito da ONIDA, P. P. Studi sulla condizione degli animali non umani nel sistema giuridico
romano (Torino 2002) 76.

Cfr. Cic. div. 2.34.72 (aves internuntiae Iovis); div. 2.35.73: il pollo & detto interpres et satelles lovis. E
pero bene precisare che, se i due termini sembrano esprimere un ruolo puramente meccanico — indicando
il primo colui che annuncia a un soggetto cio che un altro ha detto, ponendoli in correlazione; essendo

54

55

56

57

58

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 285



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

1.5. Un bilancio provvisorio

Al termine di questo primo esame, il problema della colpa dell’animale non sem-
brerebbe centrale nel diritto sacrificale romano. I criteri della similitudo e della con-
trarietas sono intesi a spiegare a posteriori la scelta delle vittime, ma non si basano
se non in qualche caso su una colpa dell’animale, che pertanto non puo essere as-
sunta come requisito generale: Varrone addirittura afferma che il comportamento of-
fensivo dell’animale talora impedisce di sacrificarlo al dio oltraggiato (§ 1.1). Anche
I’idea che per il sacrificio romano fosse necessario 1’assenso della vittima ¢ basata
su interpretazioni — peraltro parziali — del sacrificio greco (§ 1.4). Potrebbe dunque
pensarsi che i testi di Ovidio riflettano concezioni non romane del sacrificio (ma cfr.
§ 3). Eppure, anche a Roma, nel diritto piu antico, troviamo indizi che inducono a
sospettare, da un lato, che gli animali, o alcuni di loro, non potessero essere uccisi
indiscriminatamente; dall’altro, che il loro comportamento colpevole fosse effettiva-
mente rilevante.

2. LA SACRATIO DEI BOVES

2.1. La poena capitis per I’uccisione del bos

Una norma risalente — di cui parlano Varrone, seguito da Columella®, e Cicerone —
prevede la poena capitis come sanzione per 1’uccisione del bue:
Varr. de re rust. 2.5.3: Hic socius hominum in rustico opere et Cereris minister, ab hoc
antiqui manus ita abstineri voluerunt, ut capite sanxerint, siquis occidisset.

Colum. de re rust. 6 praef. 7: ... adhuc hominis socius in agricultura, cuius tanta fuit apud
antiquos veneratio, ut tam capital esset bovem necuisse quam civem.

Cic. de nat. deor. 2.159: Tanta putabatur utilitas percipi e bubus ut eorum visceribus vesci
scelus haberetur.

Altre fonti narrano una storia pit complessa. Un individuo anonimo, per accontenta-
re il suo amante che sosteneva di non aver mai mangiato la trippa, non potendola acqui-
stare avrebbe fatto uccidere un bue, e sarebbe stato per questo sottoposto a un iudicium

il secondo etimologicamente ‘colui che attraversa’ (i.e. *per; per questa interpretazione cfr. DE VAAN,
M. Etymological dictionary of Latin and the other Italic languages [Leiden-Boston 2008] 307) —, d’altra
parte interpretes sono detti anche gli auguri (Cic. Phil. 13.5.12; cft. anche Cic. de leg. 2.8.20; Verg. Aen.
3.359; 10.175), e che il ruolo dell’interpretatio a Roma mostra come il valore del termine possa esten-
dersi a un’operazione di spiegazione che ‘rivela’ una realta (giuridica) nell’interesse della citta.

3 Cfr. Colum. de re rust. 6 praef. 7: ... ut ait Varro ...

286 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

populi (che naturalmente non puod essere inteso che come I’esito di una provocatio ad
populum da parte dell’accusato)®:

Plin. nat. hist. 8.45.71 (180): Socium enim laboris agrique culturae habemus hoc animal,
tantae apud priores curae, ut sit inter exempla damnatus a p<opulo> R<omano> die
dicta, qui concubino procaci rure omassum edisse se negante occiderat bovem, actusque
in exilium tamquam colono suo interempto.

Val. Max. 8.1 damn. 8: Non subprimenda illius quoque damnatio, qui pueruli sui nimio
amore correptus, rogatus ab eo ruri ut omasum in cenam fieri iuberet, cum bubulae carnis
in propinquo emendae nulla facultas esset, domito bove occiso desiderium eius explevit
eoque nomine publica quaestione adflictus est, innocens, nisi tam prisco saeculo natus
esset.

Come si vede, le fonti parlano di una regola antica (per quanto, se dobbiamo credere

al iudicium populi, ancora attuale in eta repubblicana): Varrone e Columella parlano
degli antiqui, Cicerone usa I’imperfetto, Plinio la riferisce ai priores, Valerio Massimo
la colloca in un priscum saeculum. Le ragioni di un simile divieto sono ignote: 1’affer-
mazione di Varrone che il bue sia Cereris minister non va intesa nel senso che esso sia
‘sacro’, neanche in senso simbolico®!, ma piuttosto significa che il bue ¢ un assistente

(minister) di Cerere®

2, ossia che & necessario all’agricoltura. Certo ¢ che la regola &

talmente anomala rispetto alla logica della proprieta di eta classica, comprensiva dello

60

61

62

Poiché sino alla tarda repubblica 1’exilium non era una pena in sé¢, ma 1’espediente per evitare la
pena di morte (cfr. per tutti SANTALUCIA, B. Processo penale [diritto romano], in Enciclopedia del
diritto, XXXVI [Milano 1987] = Studi di diritto penale romano [Roma 1994] 176 ss.; ID. Diritto ¢
processo penale nell’antica Roma? [Milano 1998] 182 s.), nei passi di Plinio e Valerio Massimo non
si parla di «punizioni piu lievi», come pensa BELLANDI, F. La pena di morte per 1’‘assassinio” del
bue aratore (a proposito di Varro de re rust. 2, 5, 3-4 e Colum. de re rust. 6, praef. 7, in Philologus 151
(2007) 106 nt. 2: il fatto che si tratti di un iudicium populi mostra chiaramente che la questione era de
capite civis. Sulla possibilita che la storia ricordata in testo sia stata influenzata dalla vicenda che nei
primi decenni del II sec. a.C. coinvolse L. Quinzio Flaminino, cfr. FIORI, R. La sacratio e il divieto
di uccisione dei boves, in corso di pubblicazione nella Festschrift fiir J. Michael Rainer.

L’equivoco mi sembra risalga a DE FRANCISCI, P. Primordia civitatis (Romae 1959) 260, il quale
scriveva che «il bos arator € considerato come sacro tanto che la sua uccisione € punita con la pena
di morte» (cfr. anche ibid., 116 s., dove si afferma che la norma indica che «di questo animale non si
era del tutto perduto il significato sacro»); cfr. anche op. cit. ONIDA, P. P. (2002) 82 s., che richiama
I’ambivalenza dell’aggettivo sacer. Piu sfumata MASI DORIA, C. Il diritto agrario romano. Spunti
in tema di origini di una disciplina giuridica moderna, regolamentazione antica dell’agricoltura e mito
(anche fascista) di Roma, in BUONGIORNO, P., GALLO, A., MECELLA, L. (a cura di). Segmenti
della ricerca antichistica e giusantichistica negli anni Trenta, II (Napoli 2022) 568: «I’uccisione era
vietata per la funzione economica dell’animale, che veniva cosi sacralizzato»; di una consacrazione
«essenzialmente simbolica» parla op. cit. BELLANDI, F. (2007) 108. Se il bue fosse res sacra, esso
sarebbe, ovviamente, extra commercium, € non avrebbe senso neanche la sua caratterizzazione come
res mancipi.

Secondo il mito, Cerere fu la prima ad addomesticare i buoi aratori: cfr. Ovid. fast. 4.403; am. 3.10.13.

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 287



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

ius abutendi®®, e la giustificazione del divieto offerta dalle fonti cosi generica, che ¢ dif-
ficile pensare che la notizia sia stata inventata: essa ¢ semplicemente tramandata dagli
scrittori romani, probabilmente senza che essi stessi ne comprendessero pit le ragioni.

Tuttavia il bue era una vittima sacrificale sin da epoca antichissima, il cui collegamento
con Giove si rinviene non solo a Roma ma piti in generale nell’Italia antica®: ne dobbiamo
pertanto dedurre che a essere vietati non potevano essere né il sacrificio dell’animale né
il successivo banchetto. Come mostrano I’impiego dei verbi occidere e necare da parte di
Varrone e Columella®, nonché la precisazione di Valerio Massimo che il bue era domitus,
ossia non utilizzabile per il sacrificio®, cio che si proibisce ¢ 1’uccisione e la consuma-
zione delle carni del bue in contesti non sacrificali. Peraltro, qualora si ammettesse, con
autorevole dottrina, che la macellazione dovesse essere sempre rituale e la successiva con-
sumazione coinvolgere sempre gli déi®’, si comprende che il bue poteva essere ucciso solo
quando sacrificato. Il quadro ¢, a ben vedere, analogo a quello che abbiamo incontrato nel
mito eziologico dei Bovpovia: ¢ illecita I’'uccisione del bue se compiuta al di fuori delle
strutture della TO\g, ma € consentito il sacrificio cittadino®.

2.2. Lalegge di Numa sulla terminum exaratio

La norma che vieta I’uccisione del bue ¢ rilevante per comprendere un’altra regola,
attribuita a Numa Pompilio e relativa alla violazione dei confini che, nella forma in cui
¢ riportata nell’epitome di Paolo Diacono al de verborum significatione di Festo®, pre-
vede la sacratio dell’aratore e dei buoi:

63 Non mi sembra che dal divieto di uccisione del bue ricordato da Varrone e Columella possa desumersi

un generale crimen per la distruzione di una res mancipi, come fa DE CRISTOFARO, C. Inpudicus.
11 diritto romano di fronte al prisma della sessualita maschile dalle origini al principato (Napoli 2022)
262 e nt. 219; peraltro, se si considerasse storico il racconto di Plinio e Valerio Massimo, dovrebbe
rilevarsi che a far uccidere il bue ¢ il suo stesso dominus.

% Nella Lega latina: Dion. Hal. 4.49.3; nella Gubbio preromana: Tub. Ig. 1a 2-6 = VIa 22-57 (a Gubbio
I’offerta di buoi ¢ anche a Marte [Ia 1-13 = VIb 1-2] e a Vofiono [Ia 20-23 = VIb 19-21]).

6 Come nota op. cit. BELLANDI, F. (2007) 107 nt. 8, «a differenza del semplice caedo (...), occido non

¢ usato solitamente per designare 1’uccisione cerimoniale (come sinonimo di macto, immolo, proster-

no, ecc.)», mentre necare ¢ variante di occidere (ibid., 112).

Da leggere in connessione con la regola che riguardava le hostiae iniuges, spiegate da Macr. Sat. 3.5.5

come quelle vittime quae numquam domitae aut iugo subditae sunt.

Varr. de re rust. 2.5.10-11 parla di una destinazione dei buoi alla macellazione (ad cultrum) distinta da

quella sacrificale pubblica (ad altaria), ma cio non esclude che anche la prima avesse valore sacrifi-

cale: cft. op. cit. SCHEID, J. (2011) 203 s., 227.

% Rileva la somiglianza anche op. cit. BELLANDI, F. (2007) 107 nt. 12.

% La norma € riportata anche da Dion. Hal. 2.74.3, senza il riferimento ai buoi: €l 8¢ 1i¢ dpaviceiey
| petadein tovg Bpovg, iepdv Evopodémoey gival Tod Beod TOV ToVTOV T Stampatdpevov, fvo 6
Bovlopéve Ktetvety odtov Mg iepdovrov 1 Te dopdheta kai to Kabupd WEcHATOg EIVaL TPOGT.

66

67

288 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

Paul.-Fest., s.v. “Termino” [L. 505]: Termino sacra faciebant, quod in eius tutela fines
agrorum esse putabant. denique Numa Pompilius statuit, eum, qui terminum exarasset, et
ipsum et boves sacros esse.

La peculiarita della notizia ¢ spesso passata inosservata in dottrina’. Quando ¢ stata
discussa, alcuni studiosi si sono limitati a ipotizzare una diretta responsabilita dei buoi’!,
altri si sono interrogati sulle conseguenze della sacratio: se 1 buoi fossero allontanati
dalla comunita, se fossero oggetto di sacrificio’?, 0 ancora se la sanzione nei loro con-
fronti consistesse in una consecratio bonorum parziale a carico dell’uomo colpevole’.

L’ipotesi del sacrificio deve essere messa da parte, non solo perché — essendo trattate
congiuntamente la sacratio dell’uomo e del bue — ¢ probabile che la regola secondo cui
la sacratio non consente immolatio™ dovesse applicarsi anche alla sacratio dei boves,
ma anche perché le vittime sacrificali erano sottoposte a una probatio che non consenti-
va di ammettere qualunque animale al sacrificio’>.

Allo stesso modo, deve escludersi una consecratio bonorum. In primo luogo, la con-
secratio (capitis et) bonorum comincia a essere attestata solo a partire dall’eta repubbli-
cana, parlandosi precedentemente solo di una complessiva sacratio: la nozione di caput
nasce verisimilmente con la costituzione centuriata’. In secondo luogo, la consecratio

70 Mi limito a rinviare, per tutti, ad ALBANESE, B. Sacer esto, in BIDR 91 (1988) 155 = Scritti giuri-
dici, III (Torino 2006) 103; GAROFALO, L. Confini e termini nei Fasti di Ovidio e oltre, in GARO-
FALO, L. — GHEDINI, F. (a cura di). Ovidio e i Fasti. Memoria dell’antico (Venezia 2023) 237. o
stesso non avevo dato rilievo al problema dei boves in op. cit. FIORI, R. (1996) 204 ss., ma solo in op.
cit. FIORI, R. (2018) 178 nt. 27; op. cit. FIORI, R. (2023) 63 nt. 108.

7' HAGERSTROM, A. Der rémische Obligationsbegriff im Lichte der allgemeinen rémischen Recht-
sanschauung, I (Uppsala-Leipzig 1927) 283 s. nt. 1; ADAMS HOLLAND, L. Qui terminum exaras-
set, in American Journal of Archaeology» 37 (1933) 551.

2. HAYMANN, F. Textkritische Studien zum rémischen Obligationenrecht, in ZRG RA 42 (1921) 368;
op. cit. DULL, R. (1941) 5; MACCORMACK, G. Terminus motus, in RIDA 26 (1979) 251 (ma cft.
anche nt. seg.).

3 Cft. ad es. TONDO, S. Profilo di storia costituzionale romana, I (Milano 1981) 288; I’ipotesi non &
esclusa neanche da MACCORMACK, G. (1979) 251, il quale si chiede se i buoi «did ... pass into the
ownership of the gods in the sense that they became the property of the priests». Cfr. anche HINARD,
F. Consécration et confiscation des biens dans la Rome républicaine, in Kentron 9 (1993) 13 ¢ 15 =
Rome, la derniére République. Recueil d’articles (Bordeaux 2011) 132 s., il quale parla, a proposito
dei boves, di una sacratio dei «biens du coupable», ma poi aggiunge che verisimilmente in eta regia
«la consecratio ne devait pas distinguer entre capitis et bonorumy.

7 Fest., s.v. “Sacer mons” [L. 424].

5 Le potenziali vittime dovevano essere prima verificate (probatae) e successivamente schierate (con-
stitutae); poi, all’interno di questo gruppo, erano scelte (optatae) quelle effettivamente sacrificate: cfr.
Cic. de leg. agr. 2.93; de inv. 2.93 (cfr. anche de har: resp. 6, in senso figurato); Varr. de ling. Lat. 7.31;
Fest., s.v. “optatam hostiam” [L. 202].

76 Cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 54 ss. Nelle norme attribuite a Romolo sul ripudio ingiustificato (Plut.
Rom. 22.3) e sulla soppressione di infanti (Dion. Hal. 2.15.2) la consecratio bonorum ¢ con ogni pro-

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 289



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

bonorum non consiste nella dedica di singoli beni — come sarebbero i boves — a un dio,
ma nella distruzione della casa e nella vendita del patrimonio del colpevole, patrimonio
che dunque non diveniva ‘sacro’: era piuttosto il ricavato dalla vendita ad essere de-
stinato al tempio della divinita individuata dalla norma che prescriveva la sanzione’’.
Peraltro, la norma non dice che la sacratio dei buoi debba essere collegata a un rapporto
di proprieta con I’aratore: anzi, se si ritiene che la sacratio piu antica, pur non distin-
guendo tra sacratio capitis et bonorum, coinvolgesse 1’intero patrimonio del colpevole,
oltre che probabilmente la sua famiglia’®, ¢ verisimile che la legge si rivolgesse proprio
ai casi in cui i buoi non erano in proprieta dell’aratore — si pensi, ad esempio, al cliente
che ara il campo del patronus con buoi e aratro di quest’ultimo — perché altrimenti essi
sarebbero divenuti sacri con il resto del suo patrimonio. In una simile ipotesi, il terzo
proprietario avrebbe potuto non uccidere i buoi per evitare la connessa perdita patrimo-
niale, e nessuno avrebbe potuto farlo al suo posto, se non commettendo un illecito: per
ovviare a questa situazione — che, come negli altri casi di sacratio, coincide con un po-
tenziale ‘vuoto di potere’ — la norma prevede che i buoi divengano sacri e che pertanto
chiunque possa ucciderli”.

Se pero la sacratio dei boves non puo essere letta come una forma di consecratio bo-
norum, ¢ se la sacratio dell’aratore non puo essere considerata una consecratio capitis
(nel senso che non ¢ ancora nata una consecratio del caput concettualmente distinta da
quella dei bona), ne deriva che la sanzione a carico degli animali ¢ in certo modo auto-
noma: la sacratio non ¢ dell’uomo ‘con’ i buoi, ma dell’uomo ‘e’ dei buoi®®.

Senonché, se la sacratio dei boves si colloca sullo stesso piano della sacratio degli
homines, & probabile che la logica che ispira i due istituti sia la medesima. La funzione

babilita un’aggiunta successiva: cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 191 ss.; op. cit. FIORI, R. (2018) 178
nt. 27, 220 s. nt. 230; FIORI, R. II divieto per le donne di bere vino: legge o precedente giudiziale?,
in MEROLA, G. D., SANTINI, P. (a cura di). Lawine. Commercio ¢ consumo del vino nel mondo
antico. Aspetti giuridici (Atti Napoli 2019) (Napoli 2020) 51 ss. Gli argomenti in senso contrario di
CANTARELLA, E. La sacerta nel sistema originario delle pene. Considerazioni su una recente ipo-
tesi, in Mélanges de droit romain et d’histoire ancienne. Hommage a la mémoire de André Magdelain
(Paris 1998) 15 ss. sono molto deboli: cfr., per una critica, op. cit. FIORI, R. (2018) 176 nt. 16-17 ¢
220 s. nt. 230-231.

77 Cfr. op. cit. FIORI, R. (2023) 62 ss. (¢ errato quanto scrivevo in op. cit. FIORI, R. [2018] 176, ossia
che «alla consecratio bonorum segue la dedicatio, e cio determina un’autentica attribuzione della res
alla divinita, o per meglio dire al suo tempio»).

78 Su tutto cid cft. op. cit. FIORIL, R. (1996) 61 ss.

7 Sul rapporto tra sacratio ¢ ‘vuoti di potere’ cft. op. cit. FIORI, R. (1996) 518 ss. Questa spiegazione

mi sembra superi, almeno rispetto alla sanzione a carico dei boves, le obiezioni di op. cit. CANTA-

RELLA (1998) 56 ss. ¢ ZUCCOTTI, F. In tema di sacerta, Labeo 44 (1998) 421ss., alla mia teoria

circa il rapporto tra terminum exaratio ¢ ‘vuoto di potere’.

Giunge a conclusioni analoghe op. cit. ONIDA, P. P. (2002) 85, il quale tuttavia non pone la norma in

diretta connessione con quella sull’uccisione del bue.

80

290 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

della sacratio degli homines ¢ di consentire a chiunque di uccidere il colpevole al di
fuori della coercizione esercitata dalle strutture della citta®' senza incorrere nel crimen
di omicidio. Allo stesso modo, ¢ verisimile che la sacratio dei boves fosse finalizzata
a consentire la loro uccisione senza incorrere nella poena capitis prevista dalla norma
richiamata da Varrone e dagli scrittori successivi (§ 2.1). Peraltro, il meccanismo san-
zionatorio della sacratio in eta regia fa si che non si ponga il problema di un processo a
carico degli animali, che a Roma non ¢ attestato®?. La sacratio non era infatti preceduta
da un giudizio del colpevole, ma — tranne il caso di reato manifesto — era seguita da un
processo a carico di chi avesse ucciso il presunto komo sacer, nel quale si accertava la
condizione giuridica di quest’ultimo per stabilire la legittimita dell’uccisione®. Se si
seguono queste regole — e non abbiamo elementi per ritenere che non fossero seguite —
il processo sarebbe dunque stato a carico dell’'uomo che avesse ucciso i buoi, ¢ avrebbe
stabilito se questi erano divenuti sacri 0 meno.

Ci accorgiamo cosi di una perfetta specularita tra 1’uccisione dell’uomo e del bue: il
civis poteva essere messo a morte legittimamente solo mediante un supplicium che se-
condo alcuni autori era concepito come sacrificio®®, oppure in virtu di una sacratio che
lo ‘separava’ dal resto della comunita consentendone 1’uccisione a chiunque; allo stesso
modo, il bue poteva essere ucciso solo all’interno di un rito sacrificale, oppure in virtu di
una analoga sacratio. Al di fuori di una messa a morte realizzata dall’autorita o dell’an-
nullamento giuridico del colpevole — uomo o animale — ’uccisione non era legittima.

3. CONCLUSIONI

11 diritto criminale romano di eta arcaica ammette una forma di responsabilita diretta
dell’animale: il bue non diviene sacer in considerazione dell’attivita dell’uomo, al pari
di una semplice res, ma € sanzionato per un proprio comportamento. Il dato ¢ coerente
con le informazioni che abbiamo circa il diritto privato classico: I’actio de pauperie ¢
concessa, come abbiamo detto, per atti contra naturam dell’animale; quando il compor-
tamento dell’animale ¢ secundum naturam, la fattispecie viene piuttosto ricondotta al
damnum iniuria datum, perché il danno ¢ in realta causato dall’uomo (dominus o terzo)
attraverso una condotta commissiva od omissiva®. La peculiarita dell’actio de pauperie

81 Cfr. op. cit. FIORI, R. (1996) 518 ss.

82 Per la Grecia cft. per tutti op. cit. DULL, R. (1941) 7 ss.

8 Su tutto cid cft. op. cit. FIORIL, R. (1996) 479 ss. e spec. 492 ss.

8 La questione ¢ discussa, e non puo essere trattata in questa sede. Per la dottrina piu risalente cft. op.
cit. FIORI, R. (1996) 11 ss.; per quella piu recente, cfr. PELLOSO, C. Sacerta e garanzie processuali
in eta regia e proto-repubblicana, in GAROFALO L. (a cura di). Sacerta e repressione criminale in
roma arcaica (Napoli 2013) 86 ss.

8 Op. cit. CURSI, M. F. (2018) 613 ss.

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 291



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

¢ dunque quella di imputare la produzione del damnum direttamente all’animale (ani-
mal ... noxiam commisit)%®.

Questa responsabilita non sembra tuttavia riconducibile all’idea dell’esistenza di una
volonta dell’animale. La norma sulla sacratio non prevede alcun requisito psicologico,
né per I’uomo, né per il bue: per quanto sia verisimile che I’atto di rimuovere i termini
richieda, in fatto, una consapevolezza dolosa da parte dell’aratore, alla base della re-
sponsabilita ¢ la circostanza oggettiva dell’exaratio terminum. Anche in questo caso, i
dati a nostra disposizione non si pongono in contrasto con quanto risulta dal diritto clas-
sico, che espressamente esclude 1’idea di una volonta dell’animale: parlando dell’actio
de pauperie, 1 prudentes affermano che la fattispecie coincide con un damnum sine iniu-
ria facientis datum perché ’animale non pud commettere iniuria, quod sensu caret’’
— dovendosi qui intendere 1’espressione iniuria nel senso che 1’animale non ¢ capace di
causare il damnum con dolo o colpa®.

Pit complessa ¢ la situazione del diritto sacro. L’analogia tra la pena di morte e il
sacrificio potrebbe giustificare I’idea che anche quest’ultimo richieda una colpa, come
abbiamo visto accadere in Grecia e in India (benché qui la vittima sia non un animale,
ma un brahmano divino; cft. § 1.3), e dunque potrebbe indurre a credere che i brani di
Ovidio non siano frutto di influenza greca (§ 1.5), ma riflettano una dottrina sacerdotale
romana. Altri dati sembrano perd contraddire questa possibilita: nelle spiegazioni of-
ferte dalle fonti, I’animale puo essere sacrificato a una determinata divinita non solo in
virtu di un comportamento colpevole, ma anche di una semplice somiglianza (§ 1.1), e
non sembra essere richiesto, nel diritto sacrificale romano, un segno di assenso da parte
della vittima (§ 1.4).

8 D.9.1.1 pr. (Ulp. 18 ad ed.): si quadrupes pauperiem fecisse dicetur, actio ex lege duodecim tabula-

rum descendit: quae lex voluit aut dari id quod nocuit, id est id animal quod noxiam commisit, aut
aestimationem noxiae offerre.

D.9.1.1.3 (Ulp. 18 ad ed.): ... ait praetor ‘pauperiem fecisse’. pauperies est damnum sine iniuria fa-
cientis datum: nec enim potest animal iniuria fecisse, quod sensu caret (cfr. anche Sen. de ira 2.26: ...
his irasci dementis est, quae anima carent, sic mutis animalibus: quia nulla est iniuria, nisi a consilio
profecta). La frase ¢ stata intesa rendendo iniuria con ‘contrarieta al diritto’, e percio la si ¢ posta in
contrapposizione con le attestazioni in cui si dice che gli animali compiono iniuriae (cfr. ad es. Plin.
nat. hist. 11.61: ... apes ... ipsae plurimarum animalium iniuriis obnoxiae, su cui op. cit. DULL, R.
[1941] 3); ma il termine va qui interpretato in connessione con la rappresentazione soggettiva che
ne da Ulpiano quando scrive che damnum iniuria datum significa damnum culpa datum (cfr. infra,
nt. 90), mentre quando si dice che gli animali commettono iniuriae il termine va inteso nel senso di
‘lesioni’, considerando che in diritto romano 1’iniuria ¢ una lesione personale.

Cfr. D. 47.10.1 pr. (Ulp. 56 ad ed.): iniuriae appellatione damnum culpa datum significatur, su cui
CURSI, M. F. Iniuria cum damno. Antigiuridicita e colpevolezza nella storia del danno aquiliano
(Milano 2002) 30 ss.

87

88

292 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

Cio che emerge con chiarezza ¢ piuttosto il rapporto tra I’uccisione rituale, realizzata
in un contesto sacrificale, e I’uccisione irrituale, consentita — almeno per i boves — solo
in caso di sacratio: un rapporto che, limitatamente al sacrificio, troviamo anche nel mito
eziologico dei Bovpovia. Anche se potrebbe sembrare che in tutto cio il dato rilevante
sia religioso, in realta la questione ¢ piu di natura politica, distinguendosi — come nel
rapporto tra supplicium e sacratio degli homines —tra una messa a morte eseguita all’au-
torita e una uccisione consentita a chiunque: in entrambi i casi 1’uccisione ¢ ammessa
solo quando avviene iure perché realizzata dalla civitas o perché una norma della civitas
priva 'uomo o il bue della protezione giuridica che altre norme riconoscono loro.

La diffusa idea di un potere assoluto del dominus sui propri animali, analogo a quel-
lo sulle res inanimate, parrebbe dunque dover essere ridimensionata, almeno rispetto
ai boves®. Naturalmente, tutto cid pone il problema — rispetto al quale non mi sem-
bra vi siano testimonianze — dell’uccisione dei servi in eta arcaica: se infatti non solo
’uccisione di un homo liber determinava parricidium®®, ma addirittura 1’uccisione non
legittima di un bos costituiva reato, persino quando compiuta dal proprietario (§ 2.1),
viene spontaneo chiedersi cosa accadesse nell’ipotesi dell’uccisione ingiustificata di un
servus, da parte di terzi o addirittura da parte del dominus®'. In assenza di fonti non si

8 Sarebbe importante dirimere la controversia tra quanti ritengono che a Roma ogni pasto carneo pre-

supponesse un sacrificio e quanti lo negano (cfr. supra, nt. 13), perché ¢ chiaro che la prima opzione
consentirebbe di estendere a tutti gli animali sacrificabili la regola a noi nota rispetto ai buoi — benché
la circostanza che il divieto di uccisione sia attestato solo per i boves parrebbe implicitamente esclu-
dere una sua estensione ad altri animali.

Paul.-Fest., s.v. “parrici<di> quaestores” [L. 247].

Che nel passo di Paolo Diacono homo liber si opponga a servus € generalmente riconosciuto: cfr. per
tutti SANTALUCIA, B. Omicidio (diritto romano), in Enciclopedia del diritto, XXIX (Milano 1979)
885 = Studi di diritto penale romano (Roma 1994) 107; op. cit. SANTALUCIA, B. (1998) 15; per ipo-
tesi minoritarie che identificano il /iber con il pater familias o il gentilis, cfr. FALCON, M. Paricidas
esto. Alle origini della persecuzione dell’omicidio, in GAROFALO, L. (a cura di). Sacerta e repres-
sione criminale in roma arcaica (Napoli 2013) 219 nt. 59; ID. L’omicidio nelle leggi di Numa [Napoli
2022] 58 ss. In una serie di contributi, Luigi Garofalo (il primo ¢ GAROFALO, L. Sulla condizione di
homo sacer in eta arcaica, in SDHI 56 [1990] 223 ss.; il pit recente, se non erro, ID. L’omicidio nella
legislazione di Numa, in Fondamenti e svolgimenti della scienza giuridica. Altri saggi [Napoli 2021]
6 ss.; I’a. € seguito da op. cit. FALCON, M. [2013] 212 ss.; op. cit. FALCON, M. [2022] 54 ss. e spec.
75) ha ipotizzato che liber si contrapponga a sacer, sul presupposto che la schiavitu in eta arcaica
fosse fenomeno contenuto (I’a. cita DE MARTINO, F. Intorno all’origine della schiavitti in Roma,
in Labeo 20 [1974] 163 ss. e FRANCIOSI, G. Famiglia e persone in Roma antica. Dall’eta arcaica
al principato [Torino 1989] 179 ss.); a me sembra che possa convenirsi sul fatto che in eta arcaica la
schiavitl avesse a Roma ancora carattere domestico — come d’altronde ¢ generalmente ammesso: cft.
per tutti SERRAO, F. Diritto privato economia e societa nella storia di Roma. I. Dalla societa genti-
lizia alle origini della societa schiavistica® (Napoli 2006) 203 ss. — ma che ¢io non legittimi ’ipotesi
di una sua sostanziale irrilevanza, o addirittura inesistenza: al di 1a del fatto che la teoria costringe
a rifiutare tutte le notizie delle fonti che parlano di schiavi a Roma sin dalla fondazione, 1’esistenza
di subordinati esterni alla famiglia in una posizione servile — non sappiamo se in tutto coincidente

90
91

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 293



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

puo andare oltre la semplice posizione del problema, ma viene il dubbio che la categoria
dell’omicidio fosse pit ampia del parricidium dell’homo liber, e che anche 1’uccisione
dello schiavo potesse avere conseguenze nel diritto criminale®?: d’altronde, sappiamo
che le lesioni subite dal servus erano in eta decemvirale solo quantitativamente, ¢ non
qualitativamente differenti da quelle arrecate ai liberi, rientrando nella medesima fatti-
specie delittuale (os fractum)®, e dunque enfatizzando la sua natura di persona.

Il quadro cambia, ovviamente, con la seconda formazione economico-sociale, a par-
tire dal IIT sec. a.C.**. Nel nuovo contesto economico, le ragioni che avevano portato a
enfatizzare le caratteristiche di persona dello schiavo e a proteggere il bue come anima-
le essenziale per I’agricoltura vengono meno, ed entrambi divengono semplici porzioni
del patrimonio del dominus. Quest’ultimo puo uccidere i propri schiavi e animali ed
¢ risarcito — a norma del primo caput della lex Aquilia® — quando ’occidere sia stato
compiuto da terzi®® —, mostrando chiaramente che non puo piu parlarsi di crimina puni-
bili all’esito di un iudicium populi: la reificazione di schiavi e animali ¢ completa.

4. BIBLIOGRAFIA

ADAMS HOLLAND, L. Qui terminum exarasset, in American Journal of Archaeology» 37
(1933) 549-553

ALBANESE, B. Sacer esto, in BIDR 91 (1988) 145-179 = Scritti giuridici, III (Torino 2006)
3-37

BELLANDI, F. La pena di morte per 1’‘assassinio’ del bue aratore (a proposito di Varro rust. 2,
5, 3-4 e Colum. 6, praef. 7, in Philologus 151 (2007) 105-114

BREMMER, J. N. Modi di comunicazione con il divino: la preghiera, la divinazione e il sacrifi-
cio, in SETTIS, S. (dir.), I Greci. Storia Cultura Arte Societa. 1. Noi e i Greci (Torino 1996)
239-283

con il regime dei servi a Roma — ¢ attestata gia in protoindoeuropeo nella formula *yiHro- peku (cfr.
FIORI, R. 11 diritto di Gubbio in eta preromana. Uno studio sulle Tavole iguvine [Napoli 2025] 148,
con riferimenti); d’altronde, a me sembra che, se vi fosse stato anche soltanto uno schiavo a Roma, il
problema giuridico si sarebbe posto ugualmente.
%2 Per CANNATA, C. A. Delitto e obbligazione, in MILAZZO, F. (a cura di), Illecito € pena privata in
eta repubblicana (Atti Copanello 4-7 giugno 1990) (Napoli 1992) 27, seguito da MIGLIETTA, M.
Servus dolo occisus. Contributo allo studio del concorso tra actio legis Aquiliae e iudicium ex lege
Cornelia de sicariis (Napoli 2001) 12 nt. 20, una norma sull’omicidio doloso dello schiavo, pur non
attestata, «doveva esisterey.
Sul regime dell’os fractum nelle XII tavole mi limito a rinviare, tra i lavori piu recenti, a op. cit. CUR-
SI, M. F. (2018) 561 ss.
% Uso le categorie del mio Maestro: op. cit. SERRAO, F. (2006) 7 ss.
% Sulla datazione del primo caput della lex Aquilia cft. per tutti op. cit. CURSI, M. F. (2002) 147 ss.
% Tra i pecudes rientrano i boves: cfr. D. 9.2.2.2 (Gai. 7 ad ed. prov.).

93

294 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

BURKERT, W. Greek tragedy and sacrificial ritual, in Greek, Roman and Byzantine Studies 7
(1966) 87-121

BURKERT, W. Homo necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und Mythen (Ber-
lin-New York 1972) = Homo necans. Antropologia del sacrificio cruento nella Grecia antica
(Torino 1981)

BURKERT, W. Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche? (Stuttgart 2011)

CANNATA, C. A. Delitto e obbligazione, in MILAZZO, F. (a cura di), Illecito e pena privata in
eta repubblicana (Atti Copanello 4-7 giugno 1990) (Napoli 1992) 23-45

CANTARELLA, E. La sacerta nel sistema originario delle pene. Considerazioni su una recente
ipotesi, in Mélanges de droit romain et d’histoire ancienne. Hommage a la mémoire de André
Magdelain (Paris 1998) 47-71

CURSI, M. E. Iniuria cum damno. Antigiuridicita e colpevolezza nella storia del danno aquiliano
(Milano 2002)

CURSI, M. F. Gli illeciti privati, in EAD. (a cura di), XII tabulae. Testo e commento, IT (Napoli
2018) 561-646

DE CRISTOFARO, C. Inpudicus. 11 diritto romano di fronte al prisma della sessualita maschile
dalle origini al principato (Napoli 2022)

DE FRANCISCI, P. Primordia civitatis (Romae 1959)

DE MARTINO, F. Intorno all’origine della schiavitti in Roma, in Labeo 20 (1974) 163-193

DETIENNE, M. Pratiques culinaires et esprit de sacrifice, in DETIENNE, M., VERNANT, J.-P.
(éd.), La cuisine du sacrifice en pays grec (Paris 1979) 7-35 = Pratiche culinarie e spirito di
sacrificio, in DETIENNE, M., VERNANT, J.-P. (a cura di), La cucina del sacrificio in terra
greca (Torino 1982) 7-26

DE VAAN, M. Etymological dictionary of Latin and the other Italic languages (Leiden-Boston
2008)

DULL, R. Archaische Sachprozesse und Losverfahren, in ZRG RA 61 (1941) 1-18.
DUMEZIL, G. Heur et malheur du guerrier? (Paris 1985) = Le sorti del guerriero (Milano 1990)
DURAND, J.-L. Le corps du délit, in Communications 26 (1977) 46-61

DURAND, J.-L. Sacrifice et labour en Gréce ancienne. Essai d’anthropologie religieuse (Pa-
ris-Rome 1986)

FALCON, M. Paricidas esto. Alle origini della persecuzione dell’omicidio, in GAROFALO, L.
(a cura di), Sacerta e repressione criminale in roma arcaica (Napoli 2013) 191-274

FALCON, M. L’omicidio nelle leggi di Numa (Napoli 2022)
FIORI, R. Materfamilias, in BIDR 96-97 (1993-1994) 455-498

FIORI, R. Homo sacer. Dinamica politico-costituzionale di una sanzione giuridico-religiosa
(Napoli 1996)

FIORI, R. La condizione di homo sacer e la struttura sociale di Roma arcaica, in LANFRAN-
CHI, Th. (éd.), Autour de la notion de sacer (Actes Ecole Frangaise de Rome 2014) (Rome
2018) 171-227

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 295



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

FIORI, R. Il divieto per le donne di bere vino: legge o precedente giudiziale?, in MEROLA, G.
D. — SANTINI, P. (a cura di), Lawine. Commercio e consumo del vino nel mondo antico.
Aspetti giuridici (Atti Napoli 2019) (Napoli 2020) 39-57

FIORI, R. Le res sacrae nel ius divinum: consecratio, dedicatio e profanatio, in AUPA 63 (2023)
37-107

FIORI, R. Il diritto di Gubbio in eta preromana. Uno studio sulle Tavole iguvine (Napoli 2025)

FIORI, R. La sacratio ¢ il divieto di uccisione dei boves, in Festschrift fiir J. Michael Rainer (in
corso di stampa)

FRANCIOSI, G. Famiglia e persone in Roma antica. Dall’eta arcaica al principato (Torino 1989)

GAROFALO, L. Sulla condizione di homo sacer in eta arcaica, in SDHI 56 (1990) 223-255

GAROFALO, L. L’omicidio nella legislazione di Numa, in Fondamenti e svolgimenti della
scienza giuridica. Altri saggi (Napoli 2021) 1-45

GAROFALO, L. Confini e termini nei Fasti di Ovidio e oltre, in GAROFALO, L., GHEDINI, F.
(a cura di), Ovidio e i Fasti. Memoria dell’antico (Venezia 2023) 230-261.

GEORGOUDI, S. L’“occultation de la violence’ dans le sacrifice grec: données anciennes, dis-
cours modernes, in GEORGOUDI, S., KOCH PIETTRE, R., SCHMIDT, F. (éd.), La cuisine
et "autel. Les sacrifices en questions dans les sociétés de la Méditerranée ancienne (Turnhout
2005) 115-147

GEORGOUDI, S. Le consentement de la victime sacrificielle: une question ouverte, in MEHL,
V., BRULE, P. (eds.), Le sacrifice antique. Vestiges, procédures et stratégies (Rennes 2008)
139-153

GLADIGOW, B. Ovids Rechtfertigung der blutigen Opfer. Interpretationen zu Ovid, fasti I 335-
456, in Der altsprachliche Unterricht 14 (1971) 5-23

GUARD, Th. Présence de Servius dans le livre III des Saturnales de Macrobe: le commentaire
de I’Enéide, in GOLDLUST, P. (dir.), Approches du livre III des Saturnales de Macrobe.
Histoire de la religion — Encyclopédisme — Esthétique (Besangon 2021) 143-176

HAGERSTROM, A. Der romische Obligationsbegriff im Lichte der allgemeinen rémischen Re-
chtsanschauung, I (Uppsala-Leipzig 1927)

HAYMANN, F. Textkritische Studien zum romischen Obligationenrecht, in ZRG RA 42 (1921)
357-393

HINARD, F. Consécration et confiscation des biens dans la Rome républicaine, in Kentron 9
(1993) 11-23 = Rome, la dernic¢re République. Recueil d’articles (Bordeaux 2011) 131-139

HUET, V. La mise a mort sacrificielle sur les reliefs romains: une image banalisée et ritualiste de
la violence?, in BERTRAND, J.-M. (éd.), La violence dans les mondes grec et romain (Paris
2005) 91-119

KAJAVA, M. Visceratio, in Arctos 32 (1998) 109-131

KASER, M. Das romische Privatrecht. I. Das altromische, das vorklassische und klassische Re-
cht (Miinchen 1955)

KASER, M. Das romische Privatrecht. 1. Das altrémische, das vorklassische und klassische Re-
cht? (Miinchen 1971)

296 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Roberto Fiori L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio

KRAUSE, C. De Romanorum hostiis quaestiones selectae (Diss.) (Marpurgi Cattorum 1894)

LAMBRINI, P. Ovidio giurista, in GAROFALO, L. — GHEDINI, F. (a cura di), Ovidio ¢ i Fasti.
Memorie dall’antico (Venezia 2021) 200-217

LELLL E. La decadenza degli oracoli, in LELLI, E., PISANI, G. (coord.), Plutarco. Tutti i Mo-
ralia (Milano 2017) 770-823

MACCORMACK, G. Terminus motus, in RIDA 26 (1979) 239-260

MANTZILAS, D. Sacrificial animals in Roman religion: rules and exceptions, in JOHNSTON,
P. A., MASTROCINQUE, A., PAPAIOANNOU 8. (eds.), Animals in Greek and Roman re-
ligion and myth (Proceedings of the Symposium Grumentinum Grumento Nova 5-7 June
2013) (Newcastle upon Tyne 2016) 19-38

MARQUARDT, J. Rémische Staatsverwaltung, I1I> (Leipzig 1885)

MASI DORIA, C. 1l diritto agrario romano. Spunti in tema di origini di una disciplina giuridi-
ca moderna, regolamentazione antica dell’agricoltura e mito (anche fascista) di Roma, in

BUONGIORNO, P., GALLO, A., MECELLA, L. (a cura di), Segmenti della ricerca antichis-
tica e giusantichistica negli anni Trenta, IT (Napoli 2022) 553-578

MCGINN, Th. A. J. La familia e i poteri del pater, in CURSI M. F. (a cura di), XII tabulae. Testo
e commento, I (Napoli 2018) 189-229

MEULI, K. Griechische Opferbrauche, in GIGON, O. (hrsg.), Phyllobolia. Festschrift Peter von
Miihll zum 60. Geburtstag (Basel (1946) 185-288 = Gesammelte Schriften, 11 (Basel-Stutt-
gart 1975) 907-1021

MIGLIETTA, M. Servus dolo occisus. Contributo allo studio del concorso tra actio legis Aqui-
liae e iudicium ex lege Cornelia de sicariis (Napoli 2001)

MOMMSEN, Th. Romisches Strafrecht (Leipzig 1899)
NAIDEN, F. S. The fallacy of the willing victim, in JHS 127 (2007) 61-73

NAIDEN, F. S. Smoke signals for the gods. Ancient Greek sacrifice from the archaic through
Roman periods (Oxford 2012)

ONIDA, P. P. Studi sulla condizione degli animali non umani nel sistema giuridico romano
(Torino 2002)

PELLOSO, C. Sacerta e garanzie processuali in eta regia e proto-repubblicana, in GAROFALO
L. (a cura di), Sacerta e repressione criminale in roma arcaica (Napoli 2013) 57-144

PRESCENDI, F. Décrire et comprendre le sacrifice. Les réflexions des Romains sur leur propre
religion a partir de la littérature antiquaire (Stuttgart 2007)

RUTHERFORD, W. G. Scholia Aristophanica, I (London 1896)

SANTALUCIA, B. Omicidio (diritto romano), in Enciclopedia del diritto, XXIX (Milano 1979)
885-896 = Studi di diritto penale romano (Roma 1994) 107-128

SANTALUCIA, B. Processo penale (diritto romano), in Enciclopedia del diritto, XXXVI (Mila-
no 1987) 318-360 = Studi di diritto penale romano (Roma 1994) 145-231

SANTALUCIA, B. Diritto e processo penale nell’antica Roma? (Milano 1998)

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 297



L'uccisione legittima degli animali: sacrificium e sacratio Roberto Fiori

SCHEID, J. L’animal mis a mort: une interprétation romaine du sacrifice, in Etudes rurales 147-
148 (1998a) 15-26

SCHEID, J. La mise & mort de la victime sacrificielle. A propos de quelques interprétations
antiques du sacrifice romain, in MULLER-KARPE, A., HAFFNER, A., BRANDT, H. (hr-
sg.), Studien zur Archéologie der Kelten, Romer und Germanen in Mittel- und Westeuropa.
Alfred Haffner, zum 60. Geburtstag gewidmet (Rahden 1998b) 519-529

SCHEID, J. Quand faire c’est croire. Les rites sacrificiels des Romains (Paris 2005) = Quando
fare ¢ credere. I riti sacrificali dei Romani (Roma-Bari 2011)

SERRAO, F. Diritto privato economia e societa nella storia di Roma. I. Dalla societa gentilizia
alle origini della societa schiavistica® (Napoli 2006)

SINI, F. Sua cuique civitati religio. Religione e diritto pubblico in Roma antica (Torino 2001)
SOKOLOWSK]I, F. Lois sacrée des cités grecques (Paris 1969)

TONDO, S. Profilo di storia costituzionale romana, I (Milano 1981)

TURK, E. Les Saturnales de Macrobe source de Servius Danielis, in REL 41 (1963) 327-349

VALLOCCHIA, F. Collegi sacerdotali ed assemblee popolari nella repubblica romana (Torino
2008)

VAN STRATEN, F. T. Hiera kala. Images of Animal Sacrifice in Archaic and Classical Greece
(Leiden-New York-Koln 1995)

VERNANT, J.-P. Théorie générale du sacrifice et mise a mort dans I’ Antiquité grecque, in RUD-
HARDT, J., REVERDIN, O. (éd.), Le sacrifice dans I’ Antiquité (Vandoeuvres-Geneve 1981)
1-39

WISSOWA, G. Die Religion der R6mer? (Miinchen 1912)

WITZEL, M. Rgvedic history: poets, chieftains and polities, in ERDOSY, G. (ed.), The Indo-Ar-
yans of Ancient South Asia. Language, material culture and ethnicity (Berlin-New York
1995) 307-352

ZUCCOTTIL F. In tema di sacerta, Labeo 44 (1998) 417-459

298 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025






