
DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025  56-95

https://doi.org/10.36151/DALPS.080
Esta obra cuenta con Licencia Creative Commons vía: CC BY-NC-ND 4.0�  ISSN:3020-1071

ANIMALI E RUOLI FUNZIONALI: CONVERGENZE VERSO 
LA LINGUISTICA STORICA E TEORICA
ANIMALES Y ROLES FUNCIONALES: CONVERGENCIAS 
HACIA LA LINGÜÍSTICA HISTÓRICA Y TEÓRICA
ANIMALS AND FUNCTIONAL ROLES: CONVERGENCES 
TOWARDS HISTORICAL AND THEORETICAL LINGUISTICS

Diego Poli
Università di Macerata (Italia) 
ORCID ID: 0000-0002-7731-6164

Ricevuto: luglio 2025
Accettato: settembre 2025 

RIASSUNTO 

Gli animali sono stati addomesticati come risultato di una simbiosi di lunga data tra gli uomini 
e le specie disponibili in loco o acquisite attraverso uno scambio di risorse. Nei millenni tra il 
Neolitico e l’Età del Ferro e del Bronzo si verificarono molti cambiamenti nei valori economici. 
Nell’orizzonte delle culture indoeuropee, dove il greco zṍon indica l’animale nel senso generico 
di “essere vivente”, la nostra indagine tocca la classificazione degli animali e il rapporto tra ani-
mali e struttura sociale. Si tratta di una situazione ben documentata nelle descrizioni delle società 
eroiche “tribali” trasmesse dalle letterature dell’area indoeuropea occidentale e orientale, dove 
ormai la suddivisione in classi secondo un ordine gerarchico appare all’interno di un’organiz-
zazione di base in classi in cui i produttori di sussistenza erano sia coltivatori sia allevatori. Un 
secondo punto della nostra indagine è vòlto all’interpretazione della rilevanza dello spazio della 
ragione all’interno delle relazioni tra specie, con una particolare attenzione per le premesse poste 
dalla filosofia della natura greca.

PAROLE CHIAVE 
Linguaggio; comunicazione; interazione tra umani e animali. 

RESUMEN

Los animales fueron domesticados como resultado de una simbiosis a largo plazo entre los seres 
humanos y las especies disponibles en el lugar o adquiridas mediante el intercambio de recursos. 
Entre el Neolítico y la Edad de Bronce y de Hierro se produjeron muchos cambios en los valores 
económicos. En el horizonte de las culturas indoeuropeas, donde el griego zṓon indica el animal 
en el sentido genérico de «ser vivo», nuestra investigación aborda la clasificación de los animales 
y su relación con la estructura social. Esta situación está bien documentada en las descripciones 
de las sociedades «tribales» heroicas transmitidas por la literatura de las zonas indoeuropeas oc-
cidentales y orientales, donde la división en clases según un orden jerárquico aparece dentro de 
una organización básica de clases, en la que los productores de subsistencia eran tanto agriculto-



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

57DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

res como ganaderos. Un segundo punto de nuestra investigación se centra en la interpretación de 
la importancia del espacio de la razón dentro de las relaciones entre especies, prestando especial 
atención a las premisas establecidas por la filosofía de la naturaleza griega.

PALABRAS CLAVE 
Lenguaje; comunicación; interacción entre humanos y animales. 

ABSTRACT 

Animals were domesticated as a result of a long-standing symbiosis between men and the species 
that were available in loco or were acquired through an exchange of resources. In the millennia 
between the Neolithic and the Iron and Bronze Ages many changes took place in the economic 
values. Within the horizon of the Indo-European cultures, where Greek zṍon denotes the animal 
in the generic sense of a “living being”, our investigation touches upon the classification of 
animals and the relation between animals and social structure. This is a situation which is 
particularly well documented in the descriptions of the heroic “tribal” societies that are to be 
found in the literatures of the Western and Eastern Indo-European areas, where by this stage the 
subdivision into classes according to a hierarchical order appears within the scheme of a basic 
organisation in classes in which subsistence producers were both crop growers and stock-raisers. 
A second point of our investigation is the focus on the interpretation of the relevance of the space 
of reason within interspecies relations, with a particular interest for the premises of the Greek 
philosophy of nature.

KEYWORDS 
Language; communication; interaction between humans and animals. 



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

58 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

ANIMALI E RUOLI FUNZIONALI: CONVERGENZE VERSO 
LA LINGUISTICA STORICA E TEORICA
ANIMALES Y ROLES FUNCIONALES: CONVERGENCIAS 
HACIA LA LINGÜÍSTICA HISTÓRICA Y TEÓRICA
ANIMALS AND FUNCTIONAL ROLES: CONVERGENCES 
TOWARDS HISTORICAL AND THEORETICAL LINGUISTICS

Diego Poli

Sommario: 1. L’INCONTRO CON GLI ANIMALI.—2. LO SPAZIO DELLA RAGIONE.—3. 
ARCAISMO E ANTICHITÀ.—4. PERDITA E RICONQUISTA DEL BESTIAME.—5. FUN-
ZIONI PASTORALI E CLASSI.—6. IL MEDIOEVO.—7. IL MODERNO E IL CONTEMPO-
RANEO.—8. BIBLIOGRAFIA.

1.  L’INCONTRO CON GLI ANIMALI

Messe ocus Pangur Bán, 
cechtar nathar fria saindan 

bíth a menmasam fri seilgg 
mu menma céin im saincheirdd.

Io e Pangur Bán, il mio gatto, 
siamo intenti a un medesimo lavoro: 

la sua occupazione è la caccia 
la mia occupazione è sul significato nascosto 

Poesia antico irlandese, 
attribuibile al circolo di Sedulio Scoto, 

Abbazia di Reichenau, sec. IX.

Nel regno della natura, la capacità dell’animale di riconoscere le tracce dell’obietti-
vo della preda per mezzo delle cellule olfattive denota un comportamento che sembra 
dettato da un presunto ragionamento. Ne va della sopravvienza della specie. A sua imi-
tazione, il cacciatore accovacciato nel fango, intento all’esame autoptico del terreno, ha 
imparato a dare un significato e un contesto al minimo segnale, riuscendo a portare a 
termine supposizioni complesse in pochi istanti.1 

1	 GINZBURG, C. Morelli, Freud, and Sherlock Holmes. Clues and scientific method, in History wor-
kshop journal 9/1 (1980); ID. Morelli, Freud, and Sherlock Holmes. Clues and scientific method, in 



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

59DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Nell’Odissea, Argo, il fedele cane di Ulisse, eccelleva nell’abilità mostrata nel rin-
tracciamento (díoito kaì íkhnesi gàr periḗidei, Odissea XVII 316-317), eguagliando 
persino l’astuzia del suo padrone la cui capacità noetica, altamente qualificata, è ricor-
data con l’uso del perfetto períoide nell’emistichio “poiché è saggio soprattutto nella 
comprensione” che si dimostra funzionalmente parallelo a un passo dell’Iliade (epeì 
períoide noếsai, Iliade X 247).2

Si tratta di una conoscenza congetturale, da cui deriverà quella divinatoria,3 il cui 
modello è assunto dall’osservazione dell’animale, ovvero di un essere animato talmente 
connesso con le comunità degli umani che queste ne provavano un timore reverenziale 
di cui sono restate testimonianze nelle lingue. Lo rivela l’onomastica – quella dei Ro-
mani, dei Greci, dei Celti e dei Germani – e soprattutto ne è una acuta spia il fenomeno 
della interdizione linguistica che, originatasi fra le bande di cacciatori, può comportare, 
come mostra la reazione verso animali particolarmente pericolosi o dannosi, come il 
lupo, l’orso o la volpe, fenomeni di spostamento semantico, per metafora e metonimia, 
o di sostituzione totale del lemma precedente.4

Tutte le tradizioni etniche mostrano facilità di comunicazione con la natura e con le 
sue creature; sono state tramandate storie di conversazioni con animali, di soccorso da 
loro prestato a umani in difficoltà, di nutrimento offerto a neonati. Ma il risvolto dell’as-
sistenza è anche l’inganno o l’aggressione. Nelle trasmigrazioni fra corpi, l’uomo può 
transitare per sembianze teriomorfe; ne permane una continuità nella metempsicosi del-
la dottrina degli orfici e dei pitagorici, così come nei passaggi di stato nella letteratura 
irlandese.5 Ancora nelle Vitae dei Santi medioevali – come si vedrà anche oltre (§ 6) –, 
fino anche agli episodi vissuti da s. Francesco, la narrazione si sofferma sulla facilità di 
comprensione fra i prescelti da Dio e il resto del creato.

Dietro le quinte di quella che negli ultimi decenni è stata posta come la “questione 
animale” non si intende soltanto il rapporto fra essere umani e animali, ma vi è compre-
sa anche la rilevanza etica e politica dell’organizzazione delle società civili. La proposta 
delle tesi moniste e ilozoiste, secondo cui la vita è una proprietà intrinseca alla materia 
(hýle), si ripresenta con l’approccio scientifico di Ernst Haeckel, prossimo alle posizioni 
di Charles Darwin, e del suo allievo Carl Alexander v. Sokolowski la cui fortunata ope-
ra, intitolata “Dalla vita psichica degli animali superiori” (Aus dem Seelenleben höherer 

ECO U., SEBEOK, T.A. (Eds.), The sign of three: Dupin, Holmes, Peirce (Bloomington/Indiana-
polis 1983); ID. Spurensicherung. Der Jäger entziffert die Fährte, Sherlock Holmes nimmt die Lupe, 
Freud liest Morelli – Die Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst, in ID. (ed.), Spurensicherung. 
Die Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst (Berlin 1995).

2	 CUNLIFFE, R.J. A lexicon of the Homeric dialect (Norman/OK 2012) 325.
3	 MANETTI, G. Theory of the sign in classical antiquity (Bloomington/IN 1993).
4	 ALINEI, M. Origini delle lingue d’Europa. La teoria della continuità, I (Bologna 1996) 679-712.
5	 GREEN, M. Animals in Celtic life and myth (London-New York 1992).



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

60 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Tiere, Leipzig 1910), trattava dell’aspetto psichico nelle scimmie antropomorfe e della 
loro capacità di interagire con i consimili e con gli umani. 

Precedentemente, Darwin aveva diretto l’attenzione verso le strutture omologhe fra 
l’uomo e gli altri animali, lo sviluppo embrionale e verso gli organi rudimentali indi-
canti un’evoluzione passata. L’insieme di questi “weighty arguments derived from the 
nature of the affinities which connect together whole groups of organisms” suggerisce 
una discendenza comune alle specie.6

Questa relativizzazione della superiorità presunta dell’essere umano che induce a 
riflettere sulla vicinanza, fino quasi all’identità, fra la sua natura e quella animale, apre a 
quella proposta che a distanza di circa mezzo secolo si realizzerà come etologia, ovvero, 
studio comparato del comportamento.

Nel nome della osservazione sperimentale, l’animale non è più esaminato soltanto 
alla luce dell’astrattezza della speculazione filosofica. 

In Egitto, durante l’Antico regno (2649-2134 a.C.), la durata di un regno era misura-
ta in base al numero di conteggi ufficiali delle mandrie.7 Sembra infatti che la necessità 
di registrare le ricchezze in bestiame abbia spinto a elaborare un metodo per appuntare 
le quantità di capi sempre variabili e che da questo abbia preso a evolversi la scrittura. Il 
primo simbolo fu pertanto il capo stilizzato del bovino che appare in cuneiforme come 
un triangolo rovesciato, si ritrova in un glifo dell’egizio ed è, nella serialità degli alfabeti 
del fenicio e del greco, la prima lettera, aleph e alpha. 

Nel più antico testo letterario proveniente dalla civiltà agricola e urbanizzata dei 
Sumeri del Bronzo Antico, redatto in un complesso grafico altamente simbolico e ico-
nografico, e ripreso dalle versioni posteriori degli Accadi,8 i parametri di due realtà 
coesistenti, quello dello sfruttamento delle risorse necessario alla economia stanziale, 
e quello delle distese di un ecosistema lussureggiante e incontaminato, le cui foreste di 
cedro hanno il guardiano in Hubaba, sono calcolati sulla misura della intemperanza e 
della lussuria, che caratterizzano Gilgameš – divino re di Uruk – e della riflessività e 
della comprensione, mostrate dalla sua controparte Enkidu – un homo ferus, allevato da 
animali. Sullo sfondo si staglia la tragedia della scissione, nell’opposizione, all’interno 
di quella che era stata una comunità originaria, dell’umano e il civilizzato dall’animale 
e il vegetale. La magnificenza della città fortificata di Uruk come opera dell’ingegno 
umano fronteggia il vigore concreato nella natura.9

6	 DARWIN, C. The descent of man, and selection in relation to sex, I-II (London 1871) 2.
7	 HOULIHAN, P.F. The animal world of the Pharaohs (London 1996).
8	 DALLEY, S. Myths from Mesopotamia: Creation, the flood, Gilgamesh, and others (Oxford 1989); 

PETTINATO, G. La saga di Gilgamesh (Milano 2008).
9	 WESTLING, L. The Logos of the living world. Merleau-Ponty, animals, and language (New York 

2014) 49-56.



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

61DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

L’angoscia del transito della liminalità fra delimitazioni che la razionalità (im)pone 
alla natura si realizza dunque ai primordi della acquisizione letteraria di una umanità 
che deve prendere atto delle conseguenze che ne derivano. 

È l’uscita dall’Eden che, prima ancora di essere un motivo del Genesi biblico, era 
stato un avvenimento della storia di Gilgameš ed Enkidu. A questo getto delle emozioni 
ancestrali verso il futuro apparterranno anche le Baccanti che Euripide compone attorno 
all’intreccio fra contraddizioni e ambiguità di una civiltà impegnata nel controllo della 
natura.

2.  LO SPAZIO DELLA RAGIONE

Non uccidete il mare, 
la libellula, il vento. 

Non soffocate il lamento (il canto!) del lamantino 
Il galagone, il pino: 

anche di questo è fatto 
l’uomo… 

Giorgio Caproni, 
Versicoli quasi ecologici, vv.1-6.

Nella filosofia greca, le concezioni antropocentriche erano appaiate a una considera-
zione biocentrica. Per i filosofi naturalisti influenzati dall’Accademia (Sesto Empirico, 
Galeno, Porfirio, Plutarco, Eliano, Carneade in Metrodoro di Scepsi) persisteva una pro-
gressione fra le due specie, mentre per gli stoici (Filone d’Alessandria, Crisippo – ma 
cfr. oltre il “cane dialettico” –, Posidonio) si avvertiva la frattura.10

Con lo scopo di rendere la zoologia una branca della filosofia naturale distinta per 
principi fondativi dalla realtà vegetale e fisica, Aristotele – in particolare con le pre-
messe trattate nel De anima e svolte in Historia animalium, De partibus animalium, De 
generatione animalium, De motu animalium –11 inaugurava un discorso scientifico in 
cui il lógos, quale generico nucleo della attività psichica, è considerato intrinseco agli 
animali. L’interesse per l’interpretazione metabiologica della scienza fa sì che, andando 
oltre le definizioni sociali fornite nella Politica (1253a 9-10), l’essere animato sia fon-
damentalmente da considerare un animale alla ricerca di segni e di segnali.

10	 MANETTI, G. Etica animalista e linguaggio nell’antichità, in Theoria 1 (2009).
11	 LANZA, D., VEGETTI, M. Aristotele. La vita. Ricerche sugli animali – Le parti degli animali – La 

locomozione degli animali – La riproduzione degli animali (Milano 2018) xxxi-xc.



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

62 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Se l’essere umano agisce “anche in base alla ragione” (kaì lógōi), gli animali vivono 
“in base alla natura” (phýsei) e, con un privilegio riservato a pochi, si servono “anche di 
abitudini” (éthesin); tuttavia nemmeno questa sorta di capacità istintiva permette di far 
discendere il loro comportamento, pur mirato a una finalità e pur capace di artigianalità, 
da un funzionamento razionale (Politica 1332b 3-5).12 

Aristotele ammetteva una affinità compositiva fra l’intelletto umano e quello anima-
le, per cui le differenze erano valutate non tanto come prova di carenze di facoltà, bensì 
di differenziazioni quantitative fra processi mentali non identici, ma somiglianti, come 
è per altro esplicitato nella ‘gradualità’ biologica (synékheia). 

Non può che permanere una frattura, che lascia un divario incolmabile tra le specie, 
sul metro di quello strumento di misurazione che, molto più tardi, sarà conosciuto come 
la grande catena dell’essere della gerarchia della scala naturae.13

Decisivo è il ruolo svolto dalla indagine di tipo biologico, capace di cogliere l’or-
ganismo vivente suddiviso in elementi, che sorge dallo spazio dell’esistenza e ruota 
attorno alla sensazione che si intreccia con il piacere, il dolore e con il desiderio. Oltre 
a occuparsi della riproduzione sessuale, della respirazione, della percezione, della me-
moria, del sonno e della longevità, Aristotele osserva e descrive quasi seicento specie 
diverse che separa secondo almeno una delle funzioni del sistema, ciò che gli permise 
di distinguere, in base alla gestazione, gli ovipari dai vivipari, e di attribuire le balene e 
delfini ai secondi.14

Siccome l’anima, in opposizione al dualismo della tradizione orfico-pitagorica, è 
concepita in indissolubile unità con il corpo, per Aristotele la differenza della ragione 
dell’animale rispetto a quella dell’essere umano è irrilevante ai fini della capacità della 
cognizione senziente.15 

La ricerca più attuale attorno alla filosofia della natura dei Greci ha un obiettivo nel 
quadro di riferimento che include lo studio correlato di tutte le modalità in cui un essere 
umano, un animale e una pianta si riproducono, intuiscono il mondo e vi risiedono, giac-
ché essi sono commisurati in termini di ambiente, di capacità e di comportamenti. Tutti 
gli esseri viventi sono stati generati da variazioni qualitative della stessa fisiologia, da 
cui derivano una parentela comune con la natura e un rapporto costante con gli adatta-
menti alle diverse manifestazioni di vita dalle quali erano, e sono, in stretta dipendenza. 

12	 MASON, J. Animals. From souls and the sacred in prehistoric times to symbols and slaves in Antiqui-
ty, in KALOF, L. (Ed.), A cultural history of animals in antiquity, I (Oxford-New York 2007).

13	 LOVEJOY, A.O., JAMES, W. The Great Chain of Being: A study of the history of an idea (Cambri-
dge/MA 1936) 55-59.

14	 VEGETTI, M., Il coltello e lo stilo. Animali, schiavi, barbari e donne alle origini della razionalità 
scientifica (Pistoia 20182).

15	 ZATTA, C. Aristotle and the animals. The Logos of life itself (London 2022).



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

63DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

La posizione di Empedocle è di particolare peso nello spiegare la struttura di base 
delle diverse forme di vita e le variazioni insorgenti, perché ogni cosa è composta da 
quattro radici sottoposte all’influenza di forze opposte di attrazione o di repulsione.16 

Nella interpretazione anticonformista e provocatoria della continuità delle sostanze 
di Democrito, le piante sono considerate esseri animati che, avendo le radici in terra, 
sono uomini capovolti che si collocano lungo una successione di relazioni reciproche. 
Per Platone la testa è ancora ‘la nostra radice’ (tḕn kephalḕn kaì rhízan hēmốn, Timeo 
90b) sulla quale il corpo umano si mantiene in posizione verticale, attirato verso la sua 
origine nel cielo, così come la pianta la possiede nella terra. 

Se l’attenzione al mondo degli animali incarnava la sconfitta della ragione,17 la co-
stante modificazione nella prospettiva che tipicizza l’andamento della filosofia dei Greci 
nel dominio degli esseri viventi si ripropone quando Platone, con il suo Parmenide, in-
verte completamente la rotta, per dialogare con i due più grandi fra gli Eleati, Parmenide 
e Zenone, rendendoli gli interlocutori di Socrate nel discorso attorno all’Uno – su cui si 
tornerà oltre (§ 3) – nel frattempo pervenuto a maturazione.

In natura le forme di vita sono interdipendenti, destinando alcune a calcare il suolo, 
l’aria agli uccelli, e l’acqua ai pesci. Sicché il sintagma di uso comune nella letteratura 
greca “gli uomini e gli altri animali” va rivendicato per un discorso inclusivo che a sua 
volta si allarga alle relative manifestazioni, umane, animali, vegetali, di un mondo vi-
vente interconnesso che era ben riassunto da Democrito nell’espressione míkros kósmos 
‘micro-cosmo’. 

Il paradigma dell’interconnessione con i vegetali occupa l’immaginario dei Romani 
al cui orizzonte intellettuale sono attribuite le pratiche simboliche che investono la mi-
to-storia, la religione e il diritto, il pensiero filosofico e le dottrine scientifiche. La cer-
tezza della Rōmula ficus ~ Rūmĭna ficus, la pianta sotto cui vennero a trovarsi i gemelli 
(arbor erat, remanent vestigia quaeque vocatur / Rumina nunc ficus, Romula ficus erat, 
Ovidio, Fasti II 411-412), sfocia nella animazione delle metamorfosi.18 Nel mettere 
insieme forme all’apparenza differenti, a ognuna è assegnata una casella in un insieme 
che si dimostra coerente.

L’ominide e le altre creature hanno continuato a studiarsi per tempi lunghissimi, 
sono stati in competizione e in conflitto, fino ad addivenire a vari tipi di compromesso 
e di accordi, e al convincimento dell’utilità della convivenza. La produzione cultura-
le, compresa la letteratura, ha rispecchiato questa corrispondenza, documentandola già 

16	 ZATTA, C. Interconnectedness: The living world of the early Greek philosophers (Sankt Augustin 
2018).

17	 Op. cit. ZATTA, C. (2018) 109.
18	 LENTANO, M. “Vissero i boschi un dì”. La vita culturale degli alberi nella Roma antica (Roma 

2024).



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

64 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

nelle pitture rupestri del Paleolitico in Francia e in Sudafrica, e inserendola nella prima 
attestazione di una epopea, quella di Gilgameš.

Al di là dell’evento della sottrazione dallo spazio del selvatico, c’è il dato storico dei 
processi di ammansimento e di addomesticamento e, con la rimozione delle barriere, dei 
dipendenti meccanismi economici e di riassestamento culturale. 

L’animale domestico è un prodotto della società, dotato di una propria identità. 
Scostatosi dallo stato di natura, si è assuefatto alle diverse fasi dello sviluppo umano, 
passando dal nomadismo al pastoralismo, dagli insediamenti agricoli alla sedentariz-
zazione e alla urbanizzazione, accettando di sottomettersi al controllo del guardiano e 
del suo cane – un altro animale che nel frattempo era stato selezionato dal proto-canide 
attraverso svariati processi di convivenza e di ammaestramento (canis lupus familiaris). 
Per essere addomesticati, gli animali hanno dovuto essere incorporati nella struttura 
delle comunità civili, per diventare oggetto di proprietà, eredità, scambio e acquisto.19

In italiano, dom-are, che è ‘rendere docile’, e ad-dom-estic-are, che è ‘rendere do-
mestico’, sottintendendo la possibilità di una convivenza sotto il medesimo tetto. 

La loro appartenenza a un’unica ontologia lessicale deriva dal mondo indoeuropeo 
in cui le radici *demh2 “costruire” e *demh2 “domare” con ogni probabilità erano nello 
stadio del proto-indoeuropeo coincidenti.20 

Il quadro che si riesce a delineare è il seguente: (1) *demh2 “(zusammen)fügen, 
bauen”, sulla base di greco démō ‘costruisco’, gotico ga-timan ‘adattare’ e ant.indiano 
dáma, greco omerico dố = dốma, domḗ, dómos, latino domus, ant.slavo domŭ, lituano 
nãmas (< *dom-o-), armeno town (< *dómh2-s) ‘casa’, toch. B tsemtsa (< *śemtsa < 
*dēmh2s-) ‘crebbe’;21 (2) *demh2 “zähmen, bändigen, gefügig machen”, sulla base di 
vedico dam-áyati ‘costringe, lega’, greco eolico dámnāmi ‘domo, costringo’, latino do-
mare ‘domare, legare’, ant.irlandese -damna ‘stringe, lega’, gotico ga-tam-jan ‘domare, 
costringere’.22 L’inglese e il tedesco moderni hanno i continuatori in to tame e zähmen. 

Gli animali domestici hanno vissuto e lavorato in stretta simbiosi con l’uomo. Veni-
vano protetti e nutriti; questa cura era però il mezzo per raggiungere un fine produttivo 
e redditizio. Una seconda caratteristica dell’utilizzo degli animali è stato l’impiego nei 
rituali. 

Un complesso trattamento rituale del sacrificio del cane si ha dalla tomba 6 della 
necropoli dell’Eneolitico iniziale di Fontenoce (Recanati), dove i resti ossei di questo 

19	 CLUTTON-BROCK, J. How domestic animals have shaped the development of human societies, in 
op. cit. KALOF, L. (Ed.) (2007) 72-73.

20	 RIX, H. (Hrsg.) Lexikon der indogermanischen Verben (Wiesbaden 2001) 116 no. 1. 
21	 Op. cit. RIX, H. (Hrsg.) (2001) 114-116. 

22	 Op. cit. RIX, H. (Hrsg.) (2001) 116-117.



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

65DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

animale rinvenuti nello scavo, oltre a sottolineare la stretta relazione con la sfera dell’at-
tivita cinegetica, consentono un confronto con i riti di passaggio del mondo maschile.23

Nelle Tavole iguvine i riti di passaggio hanno la collocazione tra le cerimonie di 
porta che prevedevano il sacrificio ripartito fra bovini, suini e ovini. Gli ingressi sono 
particolarmente vulnerabili e hanno bisogno di essere salvaguardati.24 In termini di pre-
cise corrispondenze con questa situazione paleo-umbra, si può individuare il santuario 
gallico di Gournay (Oise), dove i buoi anziani venivano sacrificati a tutela del transito.25

La documentazione dell’antico Egitto induce a ritenere che l’origine della medicina 
scientifica sia nella pratica veterinaria. Il bisogno di mantenere gli animali in buona 
salute prima del sacrificio, al fine di assicurare l’osservazione delle viscere, ha portato 
a una prassi rudimentale e induttiva terapeutica cui ha fatto sèguito la formulazione di 
istanze anatomico-fisiologiche le cui conclusioni, di più ampio respiro teorico, sono 
state trasferite agli altri animali e all’essere umano.26

Si è supposto27 che le limitazioni poste da Aristotele alla capacità di discernimento 
degli animali abbia portato a una crisi quando i pensatori post-aristotelici, in particolare 
gli stoici, hanno negato la ragione agli animali per non ammettere la parentela con gli 
esseri umani. Ne sarebbe conseguito che gli esseri umani non avessero alcun obbligo di 
includerli nella loro sfera di preoccupazione morale. 

Nella distinzione delle gerarchie naturali dello Stoicismo riguardo agli animali, il tema 
che unifica i diversi autori è che uomini e animali sono categoricamente diversi. Gli esseri 
umani sono collegati agli dèi, hanno la razionalità, la lingua e hanno libertà di azione. Gli 
animali sono collettivamente ‘gli irrazionali’ (tà áloga), perché agiscono secondo natura 
(apò phýseos) e non secondo la ragione propria all’animale ragionevole (zṓion logikón).

Pur tuttavia gli animali, pur non essendo razionali, posseggono un’intelligenza inna-
ta, poiché la natura si prende cura di loro, e quindi conoscono, senza avere la necessità 
di essere educati, tant’è che gli stoici ammettono una loro abilità comunicativa.28 

Come diceva Seneca: “anche gli animali, muti e sprovvisti di ragione, benché in 
tutto il resto siano inerti, dimostrano destrezza (sollertia) per ciò che riguarda la vita” 

23	 CULTRARO, M. La tomba 6 di Fontenoce/area Guzzini di Recanati (Macerata) e il rituale del sa-
crificio del cane, in Atti della XXXVIII riunione scientifica. Preistoria e protostoria delle Marche. 
Portonovo, Abbadia di Fiastra, 1–5 ottobre 2003 (Firenze 2005).

24	 FIORI, R. Il diritto di Gubbio in età preromana. Uno studio sulle Tavole iguvine (Napoli 2025).
25	 BRUNAUX, J.-L. The Celtic Gauls: Gods, rites and sanctuaries (London 1988).
26	 GORDON, A.H. The observation and use of animals in the development of scientific thought in the 

ancient world with especial reference to Egypt, in op. cit. KALOF, L. (Ed.) (2007) 127-150.
27	 SORABJI, R. Animal minds and human morals: The origins of the Western debate (Ithaca 1993).
28	 NEWMYER, S.T. Speaking of beasts: The Stoics and Plutarch on animal reason and the modern case 

against animals, in Quaderni urbinati di cultura classica, n.s., 63/3 (1999).



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

66 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

(Epistulae XX 121, 24). Seneca, aderente alla Nuova Stoà,29 sembra qui riflettere una 
riflessione di Crisippo, la cui teoria logica illustra il comportamento di un cane che 
viene valutato secondo un sillogismo indimostrabile (cfr. Sesto Empirico, Lineamenti 
pirroniani I 69, Filone di Alessandria, De animalibus XII, Plutarco, “De sollertia ani-
malium” in Moralia 969 a-b, Eliano, De natura animalium VI 59).30

Secondo Sesto Empirico, un cane da caccia, alla ricerca di una preda, giunto a un in-
crocio di tre strade (tríodon), dopo averne annusate due, senza trovarvi sentore di traccia, 
e aver compreso che la bestia che stava inseguendo non vi era transitata (ikhneúsas di’hṓn 
ou diếlthe), si precipita senza alcun indugio per la terza via (Sesto Empirico I 69). 

Questa decisione non sarebbe stata presa in modo avventato, ma piuttosto per una deli-
berazione, come se il cane avesse usato un’applicazione dello schema che i logici chiamano 
“quinto anapodeittico”, perché la bestia avrebbe potuto svincolare sia a destra sia sinistra 
o anche procedere in linea retta.31 La percezione dispone soltanto della premessa minore, 
mentre la ragione fornisce quella maggiore, e aggiunge la conclusione alle premesse.

In accordo con il suo comportamento, il cane sembra aver constatato l’incongruenza 
delle prime due piste, adattando uno schema di ricerca che può essere il seguente: a pri-
ori “l’animale da rincorrere è passato per questa strada, o per quella, o per l’altra”, ma 
dato che “non è passato per questa strada o per quella”, pertanto “è passato dall’altra”. 

Tale procedura di ragionamento può essere sintetizzata come <<esistono A o B o C; ma 
non esistono né A né B; quindi esiste C>>. Il significato dell’ultimo termine sta nel fatto 
che la certezza del sillogismo non ha bisogno di dimostrazione, essendo essa autoevidente.

Le diverse regole che governano i rapporti fra le specie non implicano necessaria-
mente che uomini e animali abbiano un diverso corredo mentale. In una società in cui 
l’educazione intellettuale e il potere retorico erano molto stimati ed erano fattori di 
discriminazione, il vero problema è riposto nella mancanza di capacità logico-cognitive.

A ogni passaggio di episteme la costellazione del quesito doveva essere reimpostata. 
Con la riqualificazione dell’antica cultura ad opera del Cristianesimo, la premessa era 
nell’universo concettuale e in quello immaginativo degli assunti dogmatici elaborati dai 
Padri della Chiesa sulla base delle Scritture. In tale contesto, gli animali erano per lo più 
esclusi dal privilegio del contatto con il divino. 

Il sacrificio supremo del Salvatore aveva desacralizzato, rendendolo superfluo, qua-
lunque altro evento salvifico, e la immolazione di Cristo aveva reso il corpo umano il 
perno della redenzione. Sul piano rappresentativo, la tendenza allegorizzante veniva 

29	 TUTRONE, F., Filosofi e animali in Roma antica. Modelli di animalità e umanità in Lucrezio e Sene-
ca (Pisa 2012) 157-211.

30	 Op. cit. MANETTI, G. (2009) 33-34.
31	 BURY, R.G. Sextus Empiricus, Outlines of Pyrrhonism, I (Cambridge/MA-London 1933) 41-43.



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

67DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

a trasformare gli animali in simboli e metafore utili a trasmettere pensieri complessi 
riguardo all’anima, alla ragione e alle verità della fede.32

In “Una relazione per un’accademia” (“Ein Bericht für eine Akademie”, in Ein Lan-
darzt, Leipzig 1920), Franz Kafka ha utilizzato il motivo della scimmia per esplorare la 
questione dell’acquisizione culturale. Mette in scena Rotpeter ‘Pietro il Rosso’, l’ani-
male-narratore che, resosi conto della permeabilità dei confini, si conquista il diritto di 
uscire dalla gabbia della sua cattività, senza però diventare consapevole di entrare nel 
reclusorio dell’umanità. 

L’amara conclusione di Kafka anticipa il dibattimento ecocritico che si è esteso alla 
letteratura, alle altre arti e all’etica. Il crescente allarme ambientale rende urgente la 
riflessione sull’eccesso di valutazione conferito allo status di umano.

Nel tentare di attribuire significato all’universo, l’umanesimo ambientale del sec. 
XX ha suggerito varie proposte mirate a collocare l’uomo nella biosfera. Il lavoro di 
Maurice Merleau-Ponty si configura come un ponte teorico che collega la cultura alle 
discipline scientifiche, per allegare il rigore filosofico alla speculazione ecocritica, di-
mostrando che l’apporto della letteratura illumina il confronto in modo più produttivo 
della esplicitazione di un’argomentazione teorica.33

Siccome l’animalità e l’individuo umano si danno solo insieme all’interno dell’Es-
sere, Merleau-Ponty sostiene che l’animalità è un significato incorporato del mondo 
sensibile di cui l’umanità deve prendere coscienza. Pertanto, eliminata ogni scissione, il 
linguaggio umano e i comportamenti estetici fanno descrivere la natura come un intrec-
cio di quelle due componenti.34

La questione animale va al di là di quello che è stato definito il problema dominante 
della cultura e della scienza contemporanee.35 Essa in effetti si trova al centro di un 
prospetto autenticamente ecologico nel quale il pensiero ambientalista riconosce comu-
nemente che la nozione di separazione della nostra specie dalla natura è un errore che 
ha condotto alla attuale aporia. 

Tuttavia gli umanisti e gli ecocritici non hanno ancora trovato un terreno teorico 
coerente su cui condurre l’opera di rivalutazione della cultura alla luce delle preoccupa-
zioni ambientali. Non diversamente dai Greci, la maggior parte degli scienziati impiega 

32	 SÆLID GILHUS, I. Animals, gods, and humans. Changing attitudes to animals in Greek, Roman and 
early Christian ideas (London-New York 2006).

33	 Op. cit. WESTLING, L. (2014).
34	 MERLEAU-PONTY M. Le visible et l’invisible, suivi de Notes de travail, a cura di Claude Lefort 

(Paris 1964).
35	 WOLFE, C. In the shadow of Wittgenstein’s lion: Language, ethics, and the question of the animal, 

in ID. (ed.), Zoontologies: The question of the Animal (Minneapolis 2003) ix.



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

68 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

un pensiero dualistico che prende il via da presupposti che pongono gli esseri umani al 
di sopra o al di fuori della comunità biologica che è oggetto del loro studio empirico.36

Jacques Derrida si è rivolto negli ultimi anni del suo lavoro di pensatore al problema 
della posizione dell’essere umano fra gli altri animali; si dimostra critico verso la filoso-
fia precedente, perché ha ignorato gli studi sugli animali e per aver asserito affermazioni 
senza verifica e senza cercare di validarle sulla ricerca in campo etologico. Egli è venuto 
così a minare la lunga tradizione filosofica moderna e contemporanea che ha privato 
l’animale di una soggettività; ha deciso di esporre apertamente la propria appartenenza 
alla animalità e ha avanzato la richiesta di pretendere per gli animali un’attenzione etica 
in quanto entità distinte.37 

Giorgio Agamben avverte come, da quando la metafisica di Aristotele aveva definito 
il principio del vivente, sia stata sentita l’urgenza di incanalare la discussione nel con-
flitto interpretativo fra sensibilità animale e lógos. Finché l’ontologia di Martin Heideg-
ger ha finito per esasperare la loro inconciliabile separazione, intrappolandola in quel 
processo concettuale definito come “macchina antropologica”.38 

Alla riflessione critica si aggiunge la questione di ambito legislativo sorta in Spa-
gna attorno al riconoscimento della personalità giuridica per l’animale. Nonostante essa 
possa apparire una istanza rivoluzionaria, ha quantomeno il precedente di rilievo nella 
omologazione a bene giuridico che è stata concessa al comparto delle aziende, malgrado 
esso sia una realtà totalmente priva di umanità.39

3.  ARCAISMO E ANTICHITÀ

Sim, esta Rua dos Douradores compreende 
para mim todo o sentido das coisas, a solução

de todos os enigmas, salvo o existirem enigmas, 
que é o que não pode ter solução. 

Sì, questa Rua dos Douradores comprende 
per me tutto il significato delle cose, la soluzione 

di tutti gli enigmi, tranne se esistono enigmi, 
proprio ciò che non ha soluzione. 

Bernardo Soares (eteronimo di Fernando Pessoa), 
Livro do Desassossego “Libro dell’inquietitudine” § 9

36	 Op. cit. WESTLING, L. (2014).
37	 DERRIDA, J. L’animal que donc je suis (Paris 2006).
38	 AGAMBEN, G. L’aperto. L’uomo e l’animale (Torino 2002).
39	 GIMÉNEZ-CANDELA, M. Transición animal en España (Valencia 2019).



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

69DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Scoperto il cadavere del fratello Polinice, Antigone prorompe in singhiozzi e scaglia 
tremende maledizioni; mentre ricopre di arsa polvere il corpo, sollevata in alto la brocca 
ricolma d’acqua, a lui dedica le tre aspersioni della libagione. 

Nella narrazione di Sofocle, il gemito udito dalla guardia di Creonte è equiparato 
a quello “di un uccello angosciato, come quando vede il giaciglio del nido deserto di 
piccoli” ([…] kanakōkýei pikrás / órnithos oksỳn phthóggon hṓs, hótan kenếs / eunếs 
neossốn orphanòn blépsēi lékhos, Antigone 423-425). Il lamento riecheggia in ogni 
luogo della tragedia; il verbo ana-kōkýō è una onomatopea che rimanda a kókku ‘cucù’. 
La parola articolata non può privarsi di questo aspetto naturale e se ne serve, come sua 
intima dissonanza, per introdurre il tema della morte.

Nell’Età dell’Oro, all’epoca del regno di Crono, agli animali erano stati attributi 
significati che variano per ciascuna delle versioni che di quel mito sono state traman-
date.40 Lontana dal mito delle origini, la letteratura romana considera gli animali uno 
specchio del mondo umano, che può quindi servire da chiave interpretativa per com-
prenderne il “patrimonio ideativo”.41

Gli animali sono stati addomesticati come esito di una simbiosi di lunga data fra 
gli uomini e le specie adattabili alla modifica dello stato di natura. Nei millenni tra il 
Neolitico e l’Età del Ferro e del Bronzo si verificarono molti mutamenti nei significati 
culturali. Nell’orizzonte delle lingue indoeuropee, dove il greco zṓion denotava l’ani-
male nel senso generico di “essere vivente” (*gwyeh3-),

42 il concetto comprendeva gli 
umani e i non-umani che, come è delineato da una serie di equazioni lessicali,43 sono 
separati in considerazione della rilevanza del “piede” quale organo motorio.44 Su di esso 
è infatti articolata una tassonomia che si avvale di criteri naturali, gerarchici e valutativi, 
in riferimento alla specie biologica, all’esercizio funzionale e al valore economico. 

Rispetto alla quiescenza del mondo inanimato, icasticamente additato come ‘apode’ 
(apoús),45 il mondo dei viventi è caratterizzato dalla mobilità classificata nella modalità 
provvista di ali oppure munita di piedi. Questa, suddivisa a sua volta nella duplicità di 
bipedi o quadrupedi,46 costituisce l’insieme evanescente di uomini e animali (cfr. anche 
Platone, Politico 264d-266e). 

40	 RIVAS, M.F. All that glitters is not gold: The role of animals in the golden age through Greek, New 
classicists 11 (2024).

41	 Op. cit. TUTRONE, F. (2012).
42	 Op. cit. RIX, H. (Hrsg.) (2001) 215-216; WODTKO, D.S., IRSLINGER, B., SCHNEIDER, C. 

Nomina im indogermanischen Lexikon (Heidelberg 2008) 185-189.
43	 LAZZERONI, R. La cultura indoeuropea (Roma-Bari 1998).
44	 Op. cit. RIX, H. (Hrsg.) (2001) 458; op. cit. WODTKO, D.S., IRSLINGER, B., SCHNEIDER, C. 

(2008) 526-540.
45	 Op. cit. LAZZERONI, R. (1998) 11-12.
46	 Op. cit. LAZZERONI, R. (1998) 28.



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

70 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Va rammentato in proposito che il lituano žmogùs ‘uomo’, basato sul composto ri-
costruito *dhǵhmah2-g

w(h2)ú-, equivale a “l’andante sulla terra”, quale sintagma univer-
bizzato concettualmente corrispondente all’espressione omerica “[…] e degli umani che 
camminano sulla terra” ([…] khamaì erkhoménōn t’anthrṓpon, Omero, Inno a Vesta 2).

Il nucleo di tale omologazione ha l’origine nella proiezione della cosmologia nel 
reale ed è preservato in due testi: un brano rigvedico (RV X 117, 8), e il quesito imposto 
dalla sfinge e interpretato da Edipo. 

La recitazione della strofa 8, di RV X 117, mette in evidenza, attraverso la succes-
sione delle quantità degli organi motori, l’estensione dell’arco biologico e asserisce la 
conservazione dell’identità unitaria nonostante il processo trasformativo: “il monopede 
(éka-pād- = sūrya, il sole) è andato più lontano del bipede (dvi-pád- = l’uomo), il bipe-
de supera da dietro il tripode (tri-pād- = il vecchio col bastone), al richiamo dei bipedi 
accorre il quadrupede (cátuṣ-pād- = il cane) che sta presso le mandrie per sorvegliarle”. 

Il fluire è la rifrazione dell’unità primordiale (éka) che, sotto la forma del sole (sūrya), 
è rappresentata da una ruota (cakra-, RV VII 63, 2). Stilizzato, in alcuni graffiti del Pa-
leolitico e poi delle Età del Bronzo e del Ferro,47 nell’immagine di una ruota a raggi o di 
svastica sorretta da quattro arti, nella sua rivoluzione circolare lo sferoide fa perno su un 
unico sostegno, agente come monopede, finalizzato a garantire l’eterno moto del ciclo 
che ritorna. Il monopede, ékapād-, è composto con il numerale éka-, da ie. *Hoy-ko-, 
che compare anche nella forma ampliata *Hoy-ko-wo-, su cui si basano avestico aēuua, 
miceneo o-wo-[…], greco cipriota oĩwos, greco oĩos ‘unico, solo’, e conosce gli allomorfi 
*Hoy-no-, da cui greco oínē ‘uno (nei dadi)’, latino arcaico oino e latino ūnus, gotico ains, 
irlandese óin ‘uno’,48 e un probabile *Hoy-do- da cui oido- ‘uno’ – su cui cfr. sotto.

All’ingresso di Tebe la sfinge impedisce l’entrata nella città e priva della vita i vian-
danti incapaci di risolvere l’enigma. Questo episodio sviluppa il tema del mito riportato 
dal testo vedico.

La domanda della sfinge, l’aínigma,49 non è inserita da Sofocle nell’Edipo re, dove 
Edipo è ricordato come “colui che venne a capo dell’enigma famoso (kleinón)” (ER 
1524-1525); egli stesso è definito ‘illustre’ (kleinós, ER 8), e si può supporre che al 
pubblico ateniese non fosse sconosciuto l’antefatto dell’opera. 

47	 Op. cit. GREEN, M. (1992) 2, 143.
48	 MAYRHOFER, M. Etymologisches Wörterbuch des Altindoarischen, I (Heildelberg 1992) 262-263; 

BEEKES, R. Etymological dictionary of Greek, II (Leiden-Boston) 1058 e 1060.
49	 D. POLI, Il “movimento” dello svelare interpretativo e la “stasi” del conoscere istitutivo, in Alessan-

dria – Rivista di glottologia 13 (2019 [2020]) (= Atti del Convegno “Parola enigmatica ed enigmi”, 
Veneranda Biblioteca Ambrosiana, Milano, 24-25 maggio 2018) 145-148.



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

71DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Il testo greco, che è citato da vari autori, nella versione di Asclepiade di Tragilo ri-
portata da Ateneo è: “Vi è sulla terra un bipede (dí-poun) e quadrupede (tetrá-pon), di 
cui unica è la voce (mía phōnḗ), ed è anche tripode (trí-pon); ma fra quanti sulla terra e 
nell’aria e nel mare si muovono, è il solo a cambiare natura. Tuttavia, quanti più sono i 
piedi su cui si appoggia quando cammina (all’opótan pleístosin […] posì baínēi), tanto 
più diminuisce la velocità delle sue gambe” (FGrHist 12 F 7a). Soltanto chi è in sé mol-
teplice può essere capace di comprendere la questione.

In questa narrazione, il numerale ‘uno’ è recuperato nella indicazione della ‘unicità 
della voce’, anche se, rispetto alla oscurità da cui sorgeva l’investigare della sfinge, vana 
parrebbe la pretesa di riuscire nel convertire in uni-vocità la inesorabile poli-lemmaticità, 
e pertanto la replica fornita da Edipo può essere considerata soddisfacente in rapposto al 
contesto. La parola per voce potrebbe essere contenuta nel nome della madre adottiva 
Mēropḗ – con altro nome Períboia, sposa di Pólybos (Igino, Fabulae 66-67) – ammesso 
che si possano eludere le difficoltà fonologiche per attribuire a -opḗ il significato di ‘suo-
no, voce, parola’ (da *weku-s/ woku-s, cfr. greco épos e ant.indiano vā́k latino vox).50 

Il numerale ‘uno’ è però implicito nella risposta alla sfinge in cui, avendo Edipo iden-
tificato il soggetto nella relazione fra identità e molteplice compresa nell’essere umano 
(ho ánthrōpos), questo si modifica pur rimanendo uno. Ancora – come si vedrà appresso – 
‘uno’ è contenuto nel nome stesso di Oidípous ‘Edipo’; nella omologia dell’ánthrōpos con 
se stesso, in quanto, per costitutiva duplicità, egli è mono-di-pode e, per pluralità indotta 
sul monte Citerone, diventa anche tripode; nella sovrapposizione forzata dei due piedi 
legati da una cinghia, sì da farne uno, avvenuta durante l’esposizione sul monte; nella as-
similazione al sole proposta da uno scolio delle Fenicie di Euripide, in cui si afferma che 
Edipo sarebbe figlio di Hḗlios ‘il Sole’, che è per natura monopede.51

L’unità e la pluralità sono compresenti nello statuto umano per lo stesso Edipo il qua-
le, proprio nel momento in cui la catastrofe si sta svelando, è perentorio nell’affermare 
che “mai uno potrà essere equivalente a molti” (ER 845). Una identità che è alterità 
nella molteplicità.52

Il dramma dell’Edipo sofocleo può essere allineato con il contrasto fra Platone e la 
posizione eleatica per la quale, siccome “il tutto è uno” e “non è molteplice” (Parmeni-
de 128b), non è facile cogliere la molteplicità e la non unitarietà del reale. 

Nel Sofista, Platone uccide simbolicamente Parmenide, per spostare l’Uno indivisi-
bile nell’Iper-Uranio, in modo che nel mondo materiale la conoscenza possa estendersi 
nelle sue molteplici forme. C’è certamente, in ambedue, il risvolto della pulsione esa-

50	 Op. cit. BEEKES, R. (2010) 933 e 1138-1139.
51	 SCHWARTZ, E. Scholia in Euripidem, I (Berolini 1887) 251.
52	 CURI, U. Endiadi. Figure della duplicità (Milano 2015).



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

72 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

minato da Freud – allorquando, con la psicanalisi, il mito è stato trasferito dal lontano 
passato all’eterno presente della mente. Ma mentre Platone introduce il “non è” come 
diverso e, per salvare l’insegnamento di Socrate, elimina l’Uno, Edipo uccide realmente 
l’Uno paterno e ne prende il posto. Dietro a Platone c’è l’Essere come struttura perma-
nente, dietro a Edipo c’è l’illusione della certezza della conoscenza. 

L’attività funzionale è marcata dalla serie numerica che, in base al principio classifi-
catorio, parte dall’uno e giunge al quattro. Nel nome composto Oidípous si può suppor-
re una protoforma *oi(wi)d(w)i-pod-s che è segmentabile come oidi-pous ‘mono-pede’; 
in tal caso si ricostruirebbe come ipotesi di lavoro *oido- ‘uno’ da ie. *Hoy-do-. Oppure, 
nel comprendere l’inseparabilità dell’uno da due, è segmentabile come oi-di-pous ‘mo-
no-bi-pede’,53 mostrandosi un amalgama indissolubile che recita da personaggio-endia-
de. Edipo è anche tripode per la necessità di un bastone di cui, prima del sopraggiungere 
della vecchiaia, era stato costretto a servirsi per la claudicazione e per la cecità; egli era 
infatti rimasto azzoppato sul Citerone e si trafiggerà gli occhi con la spilla di Giocasta 
dopo aver acclarato la orrenda verità. 

Perdutasi, con la fine dell’arcaismo greco, la memoria della connessione con il mito 
cosmologico, in età classica la componente iniziale del composto è stata rimandata alla 
base presente in oid-áō, oid-éō ‘gonfiarsi’, oĩdos ‘rigonfiamento’ ed è stata reinterpreta-
ta ‘dai piedi gonfi’, in riferimento all’episodio dell’abbandono del neonato Edipo sul Ci-
terone, quando Laio, dopo averlo strappato alla madre, ordinò che gli fossero perforate 
le caviglie e unite insieme con un legaccio – così nell’Edipo re di Sofocle (ER 717-719, 
1034-1036), da cui dipende l’Oedipus di Seneca (812-813, 857-859). 

Il confinamento di un prescelto in un luogo selvaggio e il ritrovamento, che avviene 
molto spesso ad opera di un pastore, sono anch’essi temi della visione arcaica in cui 
sono compresi eroi appartenenti all’area indoeuropea – Ciro il Grande, Suppiluliuma, 
Romolo e Remo, Cormac mac Airt – e allo spazio mediterraneo – Gilgameš, Mosè.54 La 
motivazione di cause soggiacenti ai fatti è inscritta nella loro denominazione, in modo 
da rendere il mondo antropicamente e culturalmente organizzato. 

Nella inarrestabile dialettica fra lógos e pólemos, che si realizza del dialogo tragico 
del darsi vita e rendersi morte, in Edipo la duplicazione e la biforcazione sono sottese 
all’ambiguità della sua esistenza, si sostanziano in cenni vagamente significativi sug-
geriti dall’oracolo di Delfi, e finiscono per scatenare il dramma della parvenza e della 
consistenza compresente dentro al personaggio. Eraclito ha insegnato che l’oscurità sa-

53	 PROSDOCIMI, A.L. Diacronia e struttura di un mito. Edipo, la sfinge, l’enigma, in ID., Scritti inediti 
e sparsi. Lingua, testi, storia, II (Padova 2004) 882.

54	 SILVESTRI, D. Agnizioni indomediterranee. Contesti culturali, riflessi linguistici, evidenze testuali, 
in Rhesis – International journal of linguistics, philology and literature 8/1 (2017) 138-175.



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

73DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

pienziale fonda il pensiero dialettico e congetturale, giacché il Signore di Delfi “né dice 
né cela, ma significa” (sēmaínei, Plutarco, Oracolo della Pizia 21D, cfr. Diels 93). 

Pur costretto a una andatura traballante, Edipo è coerente con la rappresentazione del 
movimento come segno di vita, e dei piedi come simbolo del cammino; un procedere 
che è segnato da costanti incroci. Iniziatosi il suo destino sul monte ‘impervio’ (ábatos, 
ER 718) del Citerone, dopo aver preso la strada per la Focide, Edipo, imbattutosi a un 
trivio in Laio, si trova a essere l’assassino del padre con il quale, del tutto ignaro, con-
divide la sorte di inseminare il solco della medesima donna, moglie e madre e madre e 
moglie (ER 1496-99). 

La successione di numeri da uno a quattro è attestata in modalità completa in ant.in-
diano, con éka-pād-, dvi-pād-, tri-pād-, cátuṣ-pād-, in greco, con dí-, trí-, tetrá + -pous 
(in miceneo ti-ri, qe-to-ro + -po-(d)-), così come in latino, con bi-, tri-, quadru + pes. 
L’umbro, con du-, petur- + pursus (*<pōd-) e l’ant.inglese, con án-, twi-, féower- + féte, 
non documentano il tripode.

Posta la distinzione dei viventi in “bipedi e quadrupedi”, la chiave sta nella sosti-
tuzione di una relazione disgiuntiva – si è o bipedi o quadrupedi – con una relazione 
copulativa – l’uomo è sia bipede sia quadrupede. Il sintagma formulare dell’ant.indiano 
dvipáde cátuṣpade ca paśave ‘bipede, quadrupede e mandria’ corrisponde all’umbro 
dupursus peturpursus ‘bipede e quadrupede’. Il greco possiede anche andrápodon ‘uo-
mi-pede’, ‘avente piedi umani’ che corrisponde al ‘prigioniero di guerra’ e allo ‘schia-
vo’, e, come rimotivazione del ‘bipede’ (dípous), denota un bene mobile interscambia-
bile con il bestiame ‘quadrupede’ (tetrápous).55

All’interno della nozione di quadrupedes,56 la legislazione romana ha inserito nella 
categoria di quadrupedes pecudes ogni genere di animale quadrupede, per poi ridimen-
sionarne il numero, con “un restringimento del significato di pecus e non di quadru-
pes”,57 in proposito della applicazione della lex Aquilia in materia del risarcimento del 
danno di res di peso economico raggruppabili in greggi (gregatim), ovvero, di servi e 
pecudes. Le precisazioni di Gaio esplicitano le valutazioni in riferimento all’opera svol-
ta a vantaggio dell’economia del dominus.58

55	 Op. cit. LAZZERONI, R. (1998) 237-244.
56	 ONIDA, P.P. Studi sulla condizione degli animali non umani nel sistema giuridico romano (Torino 

2012) 213.
57	 CURSI M.F. La lex Pesolania de cane: un fraintendimento o una previsione specifica sui cani perico-

losi? in Index – Quaderni camerti di studi romanistici / International survey of Roman law 45 (2017) 
510-512.

58	 Op. cit. CURSI M.F. (2017).



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

74 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

L’insieme degli esseri viventi costituisce una formula specializzata nella tassonomia 
della ricchezza che figura nel vedico virapśá ‘abbondante in uomini e animali’,59 avesti-
co pasu vīra ‘ricchezza della comunità’, umbro uiro, ueiro ‘gruppo di uomini’ (< *wi-
ro-) e pequo ‘bestiame’, latino pastores pecuaque e pecudesque virosque (in Catone, e 
in Ovidio, Metamorfosi I 286). Il greco integra con la sinonimica espressione probátois 
[…] anthrṓpois (Esiodo, Opere 558). In Plauto i pesci sono inseriti fra i pecudes: “questi 
sono i miei condimenti per il bestiame di Nettuno” (haec ad Neptuni pecudes condimen-
ta sunt, Pseudolo 834).

Da un ie. *peḱ-u- derivano numerosi termini in alcuni dei quali l’originario valore di 
“gruppo di animati” si è adattato alle innnovazioni monetarie della economia. Rientrano 
in questa ontologia lessicale latino pecu ‘bestiame’, pecus ‘animale’, pecunia ‘denaro’ 
e peculium ‘proprietà’ (cfr. Columella RR VI “Praefatio”), umbro pequo (< *pekuā-), 
lituano pēkus ‘bestiame’; avestico pasu, ant.indiano paśú ‘bestiame’; gotico faíhu ‘de-
naro, proprietà’ (rappresentato in tedesco moderno da das Vieh – da un più antico fihu 
– e cfr. italiano medievale ‘pagare il fio’, dove ‘fio’ è una parola presa in prestito dalle 
lingue germaniche diffuse nell’Alto Medioevo).

Questa situazione di continuità fra esseri animati si riconosce anche in occasione della 
migrazione prodottasi durante il ver sacrum, quando i viventi sono, tutti assieme, coinvolti 
nell’azione di uscita all’esterno indicata come una ‘sciamatura’, che ha in latino la deno-
minazione di examen ‘schiera, sciame, estrazione (= prova, esame)’ (da *ek-s-ag(s)-men) 
con il verbo ex-igo ‘espello’ (ver sacrum vovendi mos fuit Italis. Magnis enim periculis 
adducti vovebant, quaecumque proximo vere nata essent apud se animalia immolaturos. 
Sed quum crudele videretur pueros ac puellas innocentes interficere, perductos in adultam 
aetatem velabant atque ita extra fines suos exigebant, Festo 519 31-520 2).

La copertura dell’ontologia lessicale di *aǵ- è di larga estensione nell’area indoeu-
ropea.60 

Nel contesto del ‘condurre al sacrificio’ si hanno il latino ag-o/-ōnis ‘sacerdote sacri-
ficatore’, agōnia ‘vittime sacrificali’ e agōnium/agōnia ‘festa dedicata a Giano’. Anche 
prōd-igium ‘prodigio’ può essere inteso quale ‘entrata in azione’ <*prō-d-aǵ-jo-, come 
è evidente in Varrone prodigere ‘sospingere il bestiame’ (RR II 4). In vedico si ha ‘spin-
gere, smuovere, guidare, raccogliere, competere’: yád udī’rata ājáyo dhṛṣṇáve dhīyate 
dhánā “se iniziano le battaglie, per il coraggioso c’è la possibilità di vittoria” (RV 1, 
81, 3ab).61 Testimonianze del greco e del latino danno raffronti significativi: greco agόs 
‘comandante’ (dorico strat-āgόs ‘stratega’, lokh-āgόs ‘capo del lochos’), hēgemónes 

59	 WATKINS, C. NAMRA GUD UDU in Hittite: Indo-European poetic language and the folk taxo-
nomy of wealth, in NEU, E., MEID, W. (Hrsg.), Hethitisch und Indogermanisch (Innsbruck 1979).

60	 Op. cit. POLI, D. (2019 [2020]).
61	 SCARLATA, S. Die Wurzelkomposita im Ṛg-Veda (Wiesbaden 1999) 15-17.



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

75DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

‘capi militari’ e hēgeĩsthai = ducere; greco agélē ‘mandria’ e latino agmen ‘moltitudine 
di uomini, di soldati, di animali, schiera, marcia, direzione’, il già citato examen, āctus 
‘spostamento del bestiame, movimento, azione’, āctum ‘azione bellica, documento, at-
ti’, āctio ‘azione, trattamento, procedura’.

La ‘razzia’, che l’irlandese denota con táin, ovvero *to-aǵ-no-, riporta alla “etimo-
logia cultuale” del nome del dio indiano Agni che l’autore di Ṛg-veda 5.2 12 interpreta 
come “colui che, rafforzato dalle preghiere, porterà via (ajāti da aǵ-) le ricchezze del 
nemico”. 

Il latino con abāctus e abāctor denota ‘furto’ e ‘sottrattore’ e in particolare ‘ladro di 
bestiame’ (cfr. ab-ig-eātor), greco epaktḗŕ ‘cacciatore’, vedico áṣṭṛā- e ājani ‘verga pasto-
rale’, irlandese -aig, -agat ‘spingere, condurre’, gallese agit, ant.islandese aka ‘condurre, 
andare’, armeno acem ‘conduco’, tocario A e B āk-, tocario B ak-, āśäṃ ‘condurre’. 

Secondo la linea interpretativa di Szemerényi-Willms, all’aspetto militare del potere 
alluderebbe il miceneo wa-na-ka = wánaks che si interpreterebbe come il composto 
determinativo *wṇ-aǵ-t-/wen-aǵ-t- “colui che spinge alla vittoria”;62 l’altra possibilità 
è che a capo della gerarchia palaziale vada piuttosto individuato il ra-wa-ke-ta = greco 
lāwāgétas, dorico lāgétas ‘capo del popolo’, frigio lawagtaei ‘comandante’ (che è tut-
tavia un possibile prestito dal greco). Ambedue i titoli regali sono collegati ad *-aǵ-. 

La formula ferre et agere (e similmente portari atque agi) si rapporta al contesto 
bellico come a quello sacrale e giuridico. La coppia *bher- : *aǵ- si riferisce alla proce-
dura del raccogliere e del radunare soprattutto beni mobili nell’ambito del saccheggio o 
del sacrificio. Alla formula latina corrispondono: - greco agō kaì phérō ~ phérō kaì agō 
(Iliade V 484, e anche presso Platone, Erodoto, etc.); - umbro fertuta (imperativo pl. = 
latino ferunto, TI III 13) : aituta (da <acum> = latino agunto): erak pir persklu uŕetu sa-
kre uvem kletra fertuta aituta “ea (via) ignem ad sacrificium adolendum, sacrem ovem 
feretro ferunto agunto” (TI III); - irlandese berdair : aegdair.

La comunità indoeuropea mirava al controllo delle proprie risorse produttive deri-
vate dall’agricoltura e dall’allevamento.63 Rispetto al furto di beni indicato con *aĝ-, si 
impiega la base *bher- per riferirsi nello specifico a beni animati, per lo più persone, che 
non possono/debbono toccare il suolo,64 il cui buon fine è raggiunto non “sospingendo” 

62	 Op. cit. RIX, H. (Hrsg.) (2001) 297-298; op. cit. WODTKO, D.S., IRSLINGER, B., SCHNEIDER, 
C. (2008) 267-277.

63	 POLI, D. Herdsmen and animals: A cultural correspondence in the Indo-European area, in MINEL-
LI, A., ORTALLI, G., SANGA, G. (Eds.), Animal names. International conference, Venezia, 2-4 
October 2003 (Venezia 2005); ID. Pensare per modelli: la circolazione letteraria della relazione fra 
uomo e animale, in BELLUSCIO, G., MENDICINO, A. (a c. di), Scritti in onore di Eric Pratt Hamp 
per il suo 90. compleanno (Rende/CZ 2010).

64	 BREWER, W.A. Notes on ϕέρω καὶ ἄγω, in Indogermanische Forschungen 89 (1984).



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

76 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

sul suolo, bensì “sollevando” per il mezzo delle braccia o di un mezzo (come il carro su 
cui Rāma ha rapito Sītā). 

Va in proposito aggiunto che la actio de pauperie è un’azione esperibile a séguito 
del danneggiamento causato dall’animale e da un qualsiasi oggetto che egli abbia trasci-
nato con sé. Il protocollo della vittoria riportata in guerra dal generale romano implica 
l’acquisizione forzata di beni mobili e immobili (praeda, spolia).65 Si veda ad es: spo-
liis decoratos praeda onustos triumphantesque (Livio XXIX 27, 3). Per quanto molto 
lacunose, le testimonianze riguardanti le feste dei Consualia e dei Neptunalia lasciano 
intravedere l’associazione con gli animali da trasporto.66

4.  PERDITA E RICONQUISTA DEL BESTIAME

Rennyng houndis […] moost hunt al þe day 
 questyng and makyng gret melody  

in her langage
Cani in corsa […] per lo più cacciano tutta la giornata 

abbaiando e mettendo su un buon accordo 
nella loro lingua. 

Edward of Norwich, Master of the game.

La complessità del processo apre al modo in cui le fonti storiografiche hanno inter-
pretato la gestione del potere in relazione allo sviluppo dell’ordine sociale ed econo-
mico collegato agli animali, nonché alla manipolazione del ruolo poetologico da parte 
delle letterature.67

Il sistema della rotazione dei beni mobili è movimentato dal sacrificio, con l’offerta 
agli dèi e il banchetto in cui si spartiscono le carni, e dalle sottrazioni di bestiame fissati 
da un protocollo che è parallelo a quello dello scambio di doni e contro-doni ritualizzato. 

Le letterature dei popoli indoeuropei, presso i quali la ricchezza era rappresentata da-
gli animali – cfr. sopra il rapporto fra pecu e pecus, pecunia, peculium (§ 3) –, attestano 
la pratica del furto di animali da pascolo e dell’abigeato. In età omerica è praticata la 
boēlasía, la ‘sottrazione di bovini’, come è narrato in Iliade (XI 664-762) dalla razzia di 

65	 FIORI, R. Spolia opima e trionfo, in Index – Quaderni camerti di studi romanistici / International 
survey of Roman law 48 (2020).

66	 TRAMONTI, S. L’antica festività dei Consualia e il ruolo degli animali da trasporto nella fase più 
antica della storia di Roma, in Pallas – Revue d’études antiques (= Numéro thématique: L’antiquité à 
la page) 44 (1996).

67	 FÖGEN, T., THOMAS, E. (eds.), Interactions between animals and humans in Graeco-Roman Anti-
quity (Berlin-Boston 2017).



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

77DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Nestore. La riacquisizione di beni precedentemente sottratti è bilanciata dalla ridistribu-
zione delle ricchezze recuperate per mezzo di un’impresa violenta che ha permesso la 
depredazione di circa cinquanta mandrie di bovini, di altrettante greggi di capre, di un 
pari numero di branchi di porci, e di oltre centocinquanta cavalle accompagnate da molti 
puledri. Questo genere di gesta è omologo a quello condotto a danno di persone definito 
come ksenēlasía ‘cattura di forestieri’.

Molteplici episodi mito-storici rientrano nella costellazione della mobilità del bestia-
me e della ridistribuzione della ricchezza; fra questi: - il ‘desiderio di mandrie’ (gáviṣṭi-) 
di età vedica che può concludersi con il loro furto (RV 3 16; 3 31; 3 53; 4 22; 6 17; 8 
75); - il rito indiano noto come rājasū́ya, cerimonia annuale di consacrazione del re 
(rāj-), in cui il sovrano, a bordo di un carro, rivendica la proprietà su di una mandria di 
vacche; - il mito di Ercole e Caco e la sottrazione dei buoi di Gerione, da confrontare 
con il dio Indra che in diversi episodi libera le vacche trattenute dai suoi avversari, come 
il demone Vr̥tra, i Paṇi, il mostro tricefalo Viśvarūpa (per Properzio IV 9 anche Caco 
era tricefalo);68 - il culto dell’Ara Maxima, se è la trasformazione di un mito originario 
di fondazione che presupponeva la perdita e la riconquista del bestiame; il particolare 
delle tracce rese confuse dalla direzione a ritroso a cui è costretta la mandria si trova 
anche nel racconto omerico della ruberia che Ermete, a tre giorni dalla nascita, attua ai 
danni di Apollo; - il dio Indra è celebrato perché “ritrovò le vacche” (vidád gấ, RV 2 19), 
e presso il mitraismo greco una serie di miti ruota attorno al dio Mitra, noto per essere 
bouklópos theós ‘dio razziatore di bestiame’.

Le attestazioni di diverse lingue rendono possibile ricostruire il sintagma ie. gwou-
aǵ- sulla base di: - latino boves agere (bovum, quos […] inter ceteram agrestem praedam 
agebat, Livio XXII 16, 7; boves […] ages, Catone, De agri cultura 72; praeda ex omnibus 
locis agebatur, Cesare BG VI 43); - greco boēlasía – dove c’è la sostituzione sinonimica 
del secondo elemento –, accanto a boṹn ágein (Odissea III 383 e 439); - irlandese táin bó 
‘razzia di bestiame’ (táin proviene da *to-aǵ-no-); - avestico gąm varətąm az- e vedico úd 
gâ ajât (RV 2 42) ‘sottrarre il bestiame come bottino’; - avestico gavâza- (= qui boves agit) 
‘pungolo, frusta’, greco báktron e latino baculum ‘verga’ (< *gw-aǵ-tro-/tlo-).

Consustanziale all’azione della incetta di mandrie è la fondazione del micro-cosmo. 
Come mostrano la Grecia e l’Italia, anche se altre specie possono esservi coinvolte, il 
bovino è indissolubilmente associato alla fondazione delle città. Cadmo è guidato da 
una vacca verso il luogo in cui sorgerà la futura Tebe,69 e la toponimia non manca di 
sottolineare questo dato. Ulisse fonda in Epiro una località che, dall’occasione del sacri-
ficio e del banchetto, prende il nome di Bouneĩma ‘Spartizione del Bovino’, e, in Italia, 
Romolo ha fatto trascinare il vomere con cui fissa il solco primigenio di Roma da una 

68	 Op. cit. FIORI, R. (2025) 191-196.
69	 VIAN, F. Les origines de Thèbes. Cadmos et les Spartes (Paris 1963).



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

78 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

vacca e un bue che sarebbero stati immolati agli dèi – cfr. Varrone, de lingua Latina, V 
143; Tacito, Annales, XII 24.1; Dionigi di Alicarnasso, I 88. Una colonia di Alba Longa 
si chiamava Bovillae/Bohillae; i Sanniti possedevano una roccaforte a Bovianum.70

Nella Táin bó Cualnge “La razzia delle vacche di Cooley”, la fondazione del micro-
cosmo è prodotta dal furioso scontro fra due tori i cui singoli pezzi distaccatisi dai loro 
corpi generano il territorio dell’Irlanda. 

Accanto a questa dimensione dominata dalla violenza, la gerarchia dei valori è con-
fermata dalla identificazione delle componenti sociali, ciascuna delle quali ha il proprio 
ruolo, e la circolazione dei beni avviene nelle regole della corretta transazione, mediata 
nella articolazione delle donazioni reciproche, condizionate dal clientelarismo dei sud-
diti e al contempo dalla munificenza del sovrano. 

Lo spazio “permissivo” aperto alle modificazioni sostanziali coincide essenzial-
mente con le procedure della depredazione che, in una sequela di fasi e di situazioni 
ritualizzate, legittima la appropriazione come bottino e sancisce la ridistribuzione del 
patrimonio mobile, del quale, oltre al bestiame, fanno parte anche la donna – cfr. il ratto 
delle Sabine –, la prole, lo schiavo.

L’eroe degli Achei, Achille, è definito come “il più eccellente” (mégas phér-tatos). 
Inserito nel formulario omerico “o Achille, il più eccellente fra gli Achei!” (Akhileṹ 
méga phértat’Akhaiốn), rimanda con evidenza al composto ie. *megh

2-b
her- che, ricor-

rente nel titolo dell’epopea indiana Mahābhārata ‘I Grandi Guerrieri’, va qui restaurato 
nel suo significato aurorale di ‘grandi bottinatori’, e va lì interpretato come “o Achille, il 
maggior bottinatore fra gli Achei!”. Una ragione in più per comprendere “l’ira funesta” 
del Peleide allorquando fu costretto a restituire Briseide ad Agamennone.

Per guardare al mondo celtico del Galles, nel Mabinogi di Math l’azione di Gwydion 
mira a rettificare il modello attraverso procedure previste, quali, appunto, la razzia. Ma 
la sospensione dell’automatismo contrattuale degli obblighi ammette ancora lo stato di 
guerra e l’impiego di strategie verbali satiriche o aggressive in luogo di quelle suasorie.71 

Nel racconto di Culhwch e Olwen la regina Goleuddydd partorisce in uno stato di 
momentanea obnubilazione e quando riprende coscienza ha accanto a sé un porcaro che la 
aveva assistita durante il parto. Il neonato, che è presentato alla Corte dal pastore, riceve, 
a ricordo dell’eccezionalità della nascita, il nome di Cul-hwch ‘Maiale-Porco’ che ha una 
equivalenza nella denominazione della gens Porcia nella onomastica del patriziato di Ro-
ma. La trasformazione porcina è in altri nomi della famiglia, perché Culhwch è figlio di 

70	 SCHEID, J, SVENBRO, J. La tortue et la lyre. Dans l’atelier du mythe antique (Paris 2014).
71	 POLI, D. La peculiare “ricerca” nella tradizione gallese, in AMBROSINI, R., BOLOGNA, M.P., 

MOTTA, F., ORLANDI, C. (a c. di), Scríbthair a ainm n-ogaim. Scritti in memoria di Enrico Cam-
panile (Pisa 1997).



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

79DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Cilydd e nipote di Celyddon, due variazioni onomastiche che si interpretano con il lituano 
kuĩlio ‘cinghiale’.72 Anche gli annali ittiti documentano spedizioni finalizzate alla sottra-
zione di bestiame e alla deportazione di popolazioni all’epoca del re Muršili. 

5.  FUNZIONI PASTORALI E CLASSI

Ho parlato a una capra 
Era sola sul prato, era legata. 

Sazia d’erba, bagnata 
dalla pioggia, belava.

Umberto Saba, 
La capra, vv. 1-4.

L’ipotesi interpretativa che sembra meglio corrispondere alle dinamiche ora descritte 
sottende al funzionamento della società pastorale la relazione, tanto conflittuale, quanto 
inscindibile, offerta dal “ciclo del bestiame”. I fatti narrati sono riconducibili al sacri-
ficio e allo smembramento delle carni dei primordi, dalla cui ricomposizione viene a 
crearsi il macro-cosmo.73

Attorno al possesso degli animali si muovono le narrazioni che vengono a costitu-
ire le fonti delle ricostruzioni critiche proposte dalla attuale antropologia. Siccome il 
bestiame è parte integrante della comunità, l’assetto sociale si è organizzato in questa 
prospettiva, come mostrano le denunce di Zaraθuštra contro le incette di mandrie da 
parte dei guerrieri e gli inni dell’Atharva Veda contro il guerriero che ruba e si nutre 
della mucca del sacerdote (AV 5 18 e 19). Nel motivo del “lamento del bovino” della 
tradizione indo-iranica, il flusso dei vantaggi derivanti dal sistema dei sacrifici poteva 
essere invertito in modo da sostituire i beneficiari e favorire classi diverse da quelle a 
cui era originariamente destinato.

In fase storica, la considerazione religiosa del mondo della natura appartiene all’am-
pio spazio condiviso da sensibilità diverse rispetto agli aspetti istituzionali evolutisi per 
strade indipendenti, come esemplificano le implicazioni nate dalla riforma zoroastriana 
e dalla statalizzazione romana e come è sotteso dalla dialettica delle relazioni interne 
al pantheon. Questo è articolato su uno schema triadico che può essere interpretato 
come l’espansione di una matrice diadica, sia per quanto riguarda l’aspetto bipolare di 

72	 HAMP, E.P. Culhwch, the Swine, in Zeitschrift für Celtische Philologie, 41 (1986).
73	 LINCOLN, B., Priests, warriors and cattle: A study in the ecology of religions (Berkeley – Los Ange-

les 1981); ID. Myth, cosmos and society. Indo-European themes of creation and destruction (Cambri-
dge/MASS. – London 1986); ID. Death, war and sacrifice: Studies in ideology and practice (Chica-
go-London 1991).



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

80 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

una funzione – Mitra/Mithra ~ Varuna, Romolo ~ Numa, Odino ~ Tyr (< *teiwa-z < ie. 
*deiwo-s) – sia per l’emergere al suo interno di un’opposizione binaria. 

Nella saga irlandese nota come De chophur in dá muccida “La nascita dei due por-
cari”, i protagonisti – come si vedrà poco oltre – sono due facce della stessa figura che 
ha funzioni dichiaratamente regali e sacerdotali.

Tuttavia fra questi due estremi si sono realizzate situazioni di compromesso che 
sono evidenziate dal sorgere di una zoo-teologia che permetteva alle specie animali di 
diventare divinità e di porsi sullo stesso piano degli dèi.

Fra i risultati della antropologizzazione si hanno: - il gallico Moccus, cfr. gallese 
moch e irlandese muc ‘porco’, il dio-maiale di cui si ha testimonianza presso i Lingones 
(cfr. la località di Langres, in Francia), identificato con Mercurio nella interpretatio ro-
mana; - la gallica Epona (< *(H1)eḱwo-nā). Quanto alla figura equina, risultano essere 
manifestazioni di rituali legati alla regalità: - il ‘sacrificio del cavallo’ (aśvamedha) 
nel Ṛg-Veda (1.162-163) e in altra letteratura ant.indiana; aśvamedha ha un legame 
etimologico con il nome del re gallico Epomeduos <*(H1)eḱwo-med-;74 - il rito romano 
dell’Equus October; - i nomi dei fratelli Hengist e Horsa ‘cavallo’ attribuiti da Beda ai 
conquistatori anglosassoni della Britannia romano-britannica; - l’uccisione del cavallo a 
Uppsala riportata intorno al 1070 da Adamo di Brema (Descriptio insularum Aquilonis); 
- il sacrificio del cavallo in occasione dell’incoronazione dei sovrani dell’Ulster com-
mentato intorno alla fine del sec. XIII da Giraldus Cambrensis (Descriptio Hiberniae). 

Quanto alla tripartizione delle specie animali si ha il sacrificio di suini, bovini, ovini 
o caprini, noto come suovetaurilia a Roma e trittýs in Grecia; nel parallelo rituale india-
no chiamato sautrāmadhī, al posto del maiale compariva l’ariete.

Anche la Tavola iguvina IIb contiene una cerimonia di non univoca interpretazione 
che prevedeva il sacrificio a Giove Padre di un maiale, un capro e un vitello non aggio-
gato. L’elenco è il seguente: - presso la porta Trebulana si offrono: (1) tre buoi a Giove 
Grabovio, davanti alla porta; (2) tre scrofe gravide a Trebu Giovio, dietro la porta; - 
presso la porta Tesenaca si offrono: (1) tre buoi a Marte Grabovio, davanti alla porta; (2) 
tre porcellini da latte con offerte accessorie a Fisovio Sancio, dietro la porta; - presso la 
porta Veia si offrono: (1) tre buoi bianchi a Vofiono Grabovio, davanti alla porta; (2) tre 
agnelle con offerte accessorie a Tefro Giovio, dietro la porta. 

L’azione sacra che ha permesso l’inizio del cosmo e che era riattivata attraverso riti 
celebrati è stata compiuta da pastori che si occupavano della mandria (*gwou-kwolos) e 
del gregge (*pōi-men-). I titoli delle funzioni del comando hanno continuato a lungo a 
coincidere con quelli del mondo pastorale. Nel Medio Evo il titolo inglese di steward 

74	 PINAULT, G.-J. Gaulois Epomeduos, le maître des chevaux, in LAMBERT, P.-Y., PINAULT, G.-J. 
(éds.), Gaulois et celtique continental (Genève 2007).



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

81DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

è stato ricavato dall’ant.inglese sty-weard “(pig)-sty guardian, marechal”; a sua volta 
l’inglese marechal proviene dal francese medio marechal in cui, come nell’italiano ma-
riscalco, è proseguita una forma germanica *marah-skalk- ‘colui che cura il cavallo’ 
(attestato anche in tedesco moderno come Marschall e nell’italiano maresciallo). 

Al Mithra iranico il celebrante si rivolge come al “dio dei vasti pascoli”, mentre nei 
Veda, in Omero, in riferimento ad Agamennone e ad altri eroi, e nel Beowulf ant.inglese 
il re è chiamato ‘pastore di popoli’: gopā́ jánasya, poimḕn laốn, folces hyrde – e cfr. an-
che in Eschilo la variante di naốn poiménes ‘pastori di navi’ (Supplici 767). In irlandese 
si ha la formula cristianizzata tír dianad buachail ‘terra di cui Egli è pastore’. 

C’è equipollenza tra il mondo umano e quello animale, che non è ovviamente una 
indifferenziazione, ma è una corrispondenza funzionale tra gruppi appartenenti a livelli 
gerarchici. In questo contesto il sovrano è al tempo stesso guida degli uomini e protet-
tore del bestiame. 

Quando questa società si precludeva alle aspettative conciliatorie sorrette dalla co-
municazione collegata al pensiero-parola, l’iniziativa sarebbe passata ai professionisti 
dell’arte della guerra, aggressiva e difensiva nei confronti delle persone, del territorio 
e soprattutto del bestiame. Come cominciano a mostrare i documenti anatolici di inizio 
di II millennio – seguiti da quelli mesopotamici, egiziani greci e cinesi –, la strategia 
militare ha fatto uso del cavallo per trasportare il guerriero sul carro da combattimento 
e successivamente per operare lo sfondamento delle linee avversarie. 

Nei millenni che dal Neolitico arrivano alle Età delle Metallurgie, nelle varie epoche 
si sono ovviamente verificati rivolgimenti nel valore attribuito al bestiame in relazio-
ne allo sfruttamento della terra e, per riflesso, al dinamismo degli allevatori a fronte 
di quello degli agricoltori, con la conseguente variazione del rispettivo peso politico. 
Indipendentemente dalle fasi di affermazione di una classe sull’altra, ci sono evidenti 
documentazioni della reversibilità del comando esercitato sulle mandrie e sulle genti in 
una serie di epiteti attribuita a divinità e a sovrani in uno spazio che dall’India arriva 
all’Europa. 

Nell’arcaismo romano Faustulus è il pastore ~ porcaro della famiglia reale. Faust-
ul-us e il fratello Faust-īn-us sono ampliamenti di Faust-us. Per Plutarco (Vita di Ro-
molo), “nella rissa [fra i due gemelli] caddero anche Faustolo e Plistino [corruzione di 
Faustīnus], che si dice fosse fratello di Faustolo e avesse contribuito ad allevare Romolo 
e Remo”.75

Faustolo trova i due gemelli e li affida alla moglie (Strabone, Plutarco, Livio, Floro); 
essi erano sopravvissuti grazie all’allattamento e al nutrimento ricevuti da una lupa e 

75	 FIORI, R. Le forme della regalità nella Roma latino-sabina, in ID., Re e popolo. Istituzioni arcaiche 
tra storia e comparazione (Göttingen 2019).



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

82 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

da un picchio. In Irlanda il mitico re di Tara Cormac Mac Airt è cresciuto da una lupa. 
Faustulus ha un nome la cui struttura è analoga a quella di Romulus, futuro conditor, ed 
è sposato con Acca (Larentia), una lupa anch’ella (lupam inter pastores, Livio I 4.7). 
Nella mito-storia di Livio (I 5), Faustolo svelerà a Romolo il nobile casato cui i gemelli 
appartenevano. 

Ma c’è una fabula alternativa. Anche Attus Navius, che istituì il collegio degli au-
guri, era stato da giovane un porcaro del re.76 Nella sedimentazione delle proprie res 
gestae, Roma riattualizza una variante del mito di fondazione attribuendola all’età di 
Tarquinio Prisco. L’augure Attus Navius basa il favore divino sull’offerta del migliore 
grappolo d’uva, da lui identificato nel suo campo con l’osservazione celeste del volo 
degli uccelli,77 e sul ritrovamento del porcello del branco a lui affidato che era andato 
smarrito. Attus, un ‘padre’ come il suo stesso nome afferma – cfr. ittito attaš, gotico 
atta (goto-unnico Att-il-a), ant.slavo оtĭcŭ ‘padre’, greco átta, latino atta ‘babbo’ –, è 
anche un porcaro, un elemento, questo, che sottolinea ulteriormente la sua appartenenza 
al livello giuridico-sacerdotale, lo stesso di Faustolo e – come si dirà oltre – di Eumeo 
nella Grecia omerica.

In Irlanda la regalità di Corc mac Luigthig, fondatore della dinastia di Cashel, è pre-
annunciata da un porcaro. Il futuro s. Patrizio, il latino Patricius che in irlandese arcaico 
è reso da Quothriche, è catturato e messo alle dipendenze del re irlandese Miliuc e 
assume il nome di Succet ‘Porcaro’, dalla attività che svolgeva nella località di Slemish 
Mountain (Co. Antrim). Il Dagda, ‘il Dio Buono’, possedeva due stupendi maiali che, 
sopposti a cottura, restavano sempre in vita, a simboleggiare la fertilità.78

A proposito dei miti cosmogonici, nella Táin bó Cúailnge il toro bianco della regi-
na Medb, chiamato Finnbennach, ‘il Corno Bianco’, era in origine un uomo di nome 
Rucht, forse ‘Muso di Porco’, il porcaro del re Ochall Ochne; con lui entrò in dissidio 
Friuch, ‘Setole di Porco’, il porcaro di Bodb Derg. A questo altro re è attribuito anche 
un secondo porcaro, Nar, dotato di un solo occhio, e noto per la sua aggressività, il qua-
le diventerà Donn Tarb ‘Toro Bruno’ e Donn Cuailnge ‘Bruno di Cooley’ (una località 
nell’Ulster), un animale dotato di “una intelligenza umana”. Donn Tarb rimanda al gal-
lico Donnotauros (Cesare BG VII 65). 

76	 PICCALUGA, G. Attus Navius, in SMSR 40 (1969); SANTI, C. Divinazione e civitas, in BIAN-
CHI, U. (a c. di), The notion of “Religion” in comparative research. Selected Proceedings of the 16th 
IAHR Congress (Roma 1994).

77	 POLI, D. Viticoltura e vino fra celtico, latino e dialetti italiani, in DI VASTO, L. (a c. di), ὀνόματα 
διελεῖν. Studi in onore di John Trumper per il suo 75° genetliaco (Castrovillari/CS 2020).

78	 POLI, D. Un arcaismo nella cultura dell’alto Medio Evo: la figura del porcaro nelle letterature cel-
tico-insulari, in BONAFIN, M., CUCINA, C. (a c. di), Medioevo folklorico: intersezioni di testi 
e culture. Atti del Convegno, Macerata, 4-6 dicembre 2007 (= L’immagine riflessa. Testi, società, 
culture 18) (Alessandria 2009).



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

83DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

La violenza della disputa tra i porcari, dopo aver danneggiato il benessere delle bestie 
affidate alla loro cura e sorveglianza, arrivò a svilupparsi in un processo metamorfico, 
finché, passando per gli stadi di corvo, insetto, cervo, pesce, drago, guerriero, fantasma, 
i due diventano cellule spermatiche depositatesi nell’acqua di una fonte che ingravidano 
le mucche andate ad abbeverarvisi. 

Come conseguenza, esse riattualizzano l’eterno ritorno generando Finnbennach, il 
toro bianco, dalla cellula in cui si era trasformato Rucht, e Donn Tarb, il toro nero, da 
quella in cui si era mutato Friuch (così prosegue la narrazione nel De chophur in dá 
muccida). Sotto le parvenze taurine si celano due esseri supremi, i due porcari dell’Isola 
che riattivano attraverso la tauromachia il conflitto cosmologico primordiale.

L’episodio dei gemelli Romolo e Remo accreditati da un pastore di porci, e gli episo-
di celtico-insulari hanno un fondamento nella lunga e articolata narrazione dell’Odissea 
riguardante la sfera della regalità nella quale la funzione arbitrale e la aggiudicazione 
finale sono attribuite al guardiano di porci. 

L’istituto di cui è qui parola appare offuscato già in età omerica, tant’è che l’origi-
nario mitologema preistorico, verosimilmente vitale ancora in età palaziale, è riversato 
all’interno di una realtà oramai modificatasi. All’attenzione del pubblico dei suoi con-
temporanei, l’aedo omerico presentava l’adattamento del porcaro Eumeo alla classe 
subalterna della servitù.79 

In questa spiegazione del non-noto con il noto, l’aedo non può sottrarsi alle interfe-
renze del circuito del mýthos sul lógos, né gli è dato superare l’automatismo e la fissità 
della tecnica formulare. L’epitesi si esprime con sintagmi in cui il ruolo pastorale ottiene 
qualificazioni appartenenti alla classe giuridico-sacerdotale. Nell’Odissea il porcaro si 
trova a essere definito dîos ‘divino’ nella frase formulare dîos hyphorbós ‘divin porcaro’ 
ricorrente 18 volte, e nel sintagma antroponimico vocativale dî’Eúmaie ‘o divin Eu-
meo!’ presente altre 4 volte. In 6 casi gli è attribuito l’epiteto epico – legittimo per gli 
eroi, ma che non sarebbe certamente consono ai servi! – di órkhamos andrốn ‘guida di 
uomini’, a lui che era una ‘guida di animali’. 

L’azione della conquista del potere da parte di Ulisse si sviluppa su un percorso che 
coagisce con l’impegno del porcaro. In Odissea XIII-XXIV, Eumeo è il ‘macellatore’ 
(mágeiros) di carni che egli consacra agli dèi dell’Olimpo; a lui spetta, primo fra tutti, 
di accogliere Ulisse giunto a Itaca in incognito, ricevendolo con la porzione di carne “di 
riguardo”, per poi introdurlo nella sala del banchetto dei proci, dove spetterà sempre 
a lui di arbitrare la tragica ordalia dell’arco. Questo delicato incarico gli è affidato su 
espresso ordine di Penelope (XXI 80-82). 

79	 POLI, D. La funzione del “mediare” in Eumeo, in AION – Sez. linguistica 6 (1984); ID. Le divin 
porcher: essai de comparaison, in Études celtiques 29/2 (1992).



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

84 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Accanto a lui agiscono il mandriano Filezio e il pastore di greggi Melanzio, operativi 
in una tripartizione della classe pastorale che vede Filezio opporsi ai mutamenti sociali 
in senso allargato (proto-democratico e antipalaziale), sollecitati invece da Melanzio in 
appoggio alla ascesa dei proci. La custodia dei bovini comporta la gestione militare, e la 
proprietà degli ovini assicura la capacità produttiva. 

Il porcaro è rappresentato come il restauratore della armonia violata; a tal fine egli 
si avvale del sostegno della forza rappresentata dal bovaro Filezio. Questo comporta 
una solidarietà fra le due prime funzioni, pur con differenze comportamentali, dovute 
ai rispettivi ruoli. Alla decisa volontà di Eumeo di restare in permanenza a Itaca, per 
controllare la situazione minacciata dai proci, che trovano appunto il sostegno in Melan-
zio, Filezio contrappone l’intenzione di abbandonare l’isola, per sottrarre il bestiame ai 
pretendenti (XX 217-223). Rispetto alla soluzione in chiave di legittimità istituzionale 
auspicata da Eumeo, emerge la scelta di Filezio per la restaurazione violenta (XVII 
240-245, XX 238-239, XXI 203-204); infine, il piano strategico elaborato da Eumeo 
per intrappolare i proci è reso letale dall’intervento di Filezio (XXI 240-241).

La loro dualità mostra una forte coesione in altre circostanze. La medesima commo-
zione accomuna il pastore di porci e quello di bovini alla vista dell’arco e delle frecce 
del loro signore (XXI 82-83), e la stessa concertazione li porta a catturare Melanzio 
(XXII 180-193), anche se spetterà al solo Eumeo pronunciare la condanna per il tradi-
tore (XXII 195-199).

Sul piano lessicale, la simbiosi è marcata dall’uso del duale ã deilố ‘o voi miserabili 
due!’ (XXI 86), tố ‘quei due’ (XXII 187), ed è espressa dalla formula ‘ambedue, il 
bovaro e il porcaro’ (XXI 188-189), ‘sia il bovaro sia il porcaro’ (XXIV 359, 363).80 

Si può pertanto riassumere il quadro della organizzazione sociale che è a regime il 
seguente. Il sovrano delle comunità indoeuropee ha nel cavallo la sua raffigurazione. 
Quando la armonia istituzionale entra in crisi, la fertilità negli umani, negli animali e 
del suolo è turbata, il benessere e la prosperità svaniscono e la tranquillità è minacciata 
da torbidi e da rivolte. Questo è il segnale della “mancanza di veridicità”, e quindi di le-
gittimità, del sovrano regnante la cui apicalità è pertanto subordinata al corretto funzio-
namento del dispositivo che lo carica di dignità fin tanto che essa continui a dimostrarsi 
corretta e veritiera.81

Questo stato di cose è rappresentato dalle posizioni “politiche” dei tre livelli pastora-
li le cui azioni denotano la alleanza fra il livello dei pastori di porci, che rappresenta la 
sfera giuridico-sacrale, con i bovari, che rappresentano gli affari militari, contro i pastori 
di pecore e capre che servono alle istanze produttive a sostegno della società. 

80	 Op. cit. POLI, D. (1984).
81	 FIORI, R. (a c. di), Re e popolo. Istituzioni arcaiche tra storia e comparazione (Göttingen 2019).



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

85DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Questi ultimi tentano di trarre vantaggio dal sovvertimento dell’ordine costituito, 
fino a entrare in collisione violenta con la gerarchia stabilita. Le funzioni nel testo odis-
saico attribuite al porcaro Eumeo, al mandriano Filezio, al pastore di greggi Melanzio 
permettono un raffronto fra l’arcaismo greco e la narrazione gallese e giustificano un 
sistema compatto.82 

6.  IL MEDIOEVO

e càntine gli auselli 
ciascuno in suo latino.

Guido Cavalcanti, 
Fresca rosa novella, vv.10-11.

L’impegno dedicato da Umberto Eco all’interpretazione medioevale della zoo-semi-
otica ha messo in atto l’integrazione al mondo animale dei criteri generali della semiosi, 
con il concetto di soglia, di codice, di iconicità e di indicalità primarie.83 Prima che la 
copiosità di atteggiamenti comunicativi e discorsivi non umani attraverso cui gli anima-
li procedono come referenti per i significati umani e come agenti di se stessi diventasse 
un tema affermato a partire dai primi decenni del terzo Millennio,84 Eco aveva analiz-
zato i limiti fra le specie in riferimento all’estensione dei processi di interpretazione e 
di scelta esistenti negli esseri viventi, nella fase anteriore alla formazione della lingua 
come derivazione dai linguaggi naturali.85 

Nei testi medioevali l’attenzione posta sul significato dell’interazione dei domini 
dell’umano con il non umano giustifica l’assunzione di un giudizio decostruzionista 
della prospettiva antropocentrica, per prediligergli la valutazione di una relazione di-
pendente dalla singolarità dell’essere umano.

Gli animali sono personaggi essenziali nelle vite dei Santi. A motivo del legame 
diretto con la natura e della capacità intuitiva di trasmettere il volere del Creatore, essi, 

82	 POLI, D. Per l’identificazione dei ruoli funzionali fra i pastori: la Grecia e l’Italia antica, in AN-
CILLOTTI, A., CALDERINI, A., MASSARELLI, R. (a c. di), Forme e strutture della religione 
nell’Italia mediana antica / Forms and structures of religion in ancient central Italy, III Convegno 
internazionale dell’Istituto di ricerche e documentazione sugli antichi Umbri, Perugia-Gubbio, 21-25 
settembre 2011 (Roma 2016).

83	 KULL, K. A study by Umberto Eco and his colleagues on the history of early zoosemiotics: Commen-
tary and bibliography, in Sign systems studies 46/2-3 (2018).

84	 FAVAREAU, D. (Ed.). Essential readings in biosemiotics: Anthology and commentary (Berlin 2010); 
FÖGEN, T. Animal communication, in CAMPBELL, G.L. (Ed.), The Oxford Handbook of animals 
in classical thought and life (Oxford 2014); LANGDON, A. (Ed.). Animal languages in the Middle 
Ages. Representations of interspecies communication (London 2018).

85	 ECO, U. Animal language before Sebeok, in Sign systems studies 46/ 2-3 (2018 [2002]).



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

86 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

non toccati dal peccato, occupano una posizione di rilievo nel rendere palese la fonte 
divina del potere concesso al prescelto nel dimostrarsi pronti a essere suoi compagni nel 
percorso di grazia, fino al raggiungimento degli stadi spirituali vòlti al perfezionamento 
beatifico nell’unità con il Signore.86

La lingua si orienta in un reticolo di possibilità che non sono soltanto umane. Se sul 
piano della letteratura le innumerevoli Vitae, dall’episodio delle lontre che asciugano s. 
Cuthbert, a quelli di s. Francesco, il quale predica agli uccelli e addiviene a un patteg-
giamento con il lupo, hanno dato un ampio risalto a singoli episodi, per renderli topici e 
per permetterne letture in chiave allegorica, morale e anagogica, le correnti teologiche, 
patristiche e soprattutto scolastiche, si arrovellano attorno a tale problema, per rendere 
possibile la condizione per cui la locutio – lo strumento che ha permesso ad Adamo, 
durante il periodo trascorso nell’Eden, di elevarsi al di sopra del livello ferino –, pur 
preservata nella sua unicità, possa tuttavia, in quanto indice dell’espressione esteriore 
della razionalità interiore,87 conciliarsi con il dominio della vox che è di pertinenza delle 
creature del creato.

I richiami emessi dagli animali sono oggetto di ampia discussione da parte di inter-
preti che sono attenti ad accordare il significato naturale con l’espressione volontaria.88 

Bartolomeo Anglico, la cui opera enciclopedica raccoglie le posizioni correnti, do-
po aver dichiarato che il parlare è proprio degli umani e che soltanto a loro è concesso 
trasmettere per libera volontà un preciso significato, asserisce però che alcune bestie 
hanno la capacità di discernere la vocalizzazione degli altri individui (De proprietatibus 
rerum XVIII 1.1101).

Tale fluidità si riverbera nel lessico, dove la attribuzione terminologica fra la comu-
nicazione nell’ambito degli umani e degli animali cade nell’equivoco e la distinzione 
diviene inconsistente. In molti volgari romanzi e in inglese medio, Latinus si ampliò nel 
sec. XII a significare ‘lingua, discorso’ e anche ‘canzone’. In un progressivo distacco 
dalla sfera della lingua letteraria, l’inglese medio leden si riferisce al mondo animale, 
per denotare ‘canto degli uccelli, mogugno, brontolio’. Si ha ancora una situazione ana-
loga. In base ai dati raccolti dall’Oxford English Dictionary, language sembra essersi 
specializzato a riferirsi in esclusiva alla comunicazione fra umani soltanto a partire dal 

86	 SHOCKRO, S. Saints and holy beasts: Pious animals in Early-Medieval insular Saints’ Vitae, in op. 
cit., LANGDON, A. (Ed.) (2018).

87	 KEYS, M.M. Aquinas, Aristotle, and the promise of the common Good (Cambridge 2006) 80.
88	 ECO, U., LAMBERTINI, R., MARMO, C., TABARRONI, A. On animal language in the medieval 

classification of signs, in ECO, U., MARMO, C. (Eds.). On the medieval theory of signs (Amsterdam 
1989).



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

87DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

primo quarto del sec. XVI, giacché, precedentemente, esso era anche “l’emissione vo-
cale usata come mezzo di scambio fra mammiferi e volatili” (OED s.v. “language”).89

A fronte di questa situazione di ambiguità, il distinto ambito di attinenza della locu-
tio insiste sugli argomenti riguardanti i concetti etici e cognitivi (s. Tommaso d’Aquino, 
Sententia libri politicorum I 2). 

Nelle riflessioni delle scienze e delle arti umanistiche, la demarcazione tra homo e 
animal si è rivelata contingente per i requisiti richiesti dalla cultura. A seconda dell’epo-
ca e del contesto, i margini e le motivazioni del costrutto intellettuale sono stati spostati, 
sicché gli esseri umani e gli animali, o più precisamente alcuni di quelli e di questi, si 
sono trovati a essere collocati da una o dall’altra parte del confine.90 

Il regno gallese iniziatosi nel 942 con Hywel Dda – ‘Howel il buono’, figlio di Cadell 
(nome derivato da Catullus) e nipote di Rhodri Mawr – porta all’emanazione, già attorno al 
945, del nuovo codice legislativo che guardava ai modelli del diritto anglosassone e romano. 

Nel momento redazionale, il latino ha costituito il modello propulsore nella forma-
zione dei neologismi tecnici per l’ammodernamento delle concezioni giuridiche. Non 
è pertanto agevole distinguere le porzioni tramandate dall’età celtica di Britannia da 
quelle dell’epoca della occupazione romana dell’isola. 

La condivisione dei buoi e della terra arata era uno dei capitoli del codice che non 
solo ne stabiliva le regole, ma anche elencava il valore di ogni animale di cui si detiene 
il possesso. Riguardo alle responsabilità, è specificato che, avendo il dovere di preser-
vare l’aratro e il bove in piena sicurezza, l’aratore “deve impiegarli con sagacia, per non 
provocare alcun danno. Se invece il bue dovesse subire un nocumento per eccesso di 
fatica, l’aratore è tenuto a corrispondere il versamento propozionale al danno”.91

7.  IL MODERNO E IL CONTEMPORANEO

Una tartaruga canta. 
Si dice 

che l’uomo faccia meglio a restare silenzioso.
Hiryoshi Tagawa, 

Haiku.

89	 VAN DYKE, C. Understanding hawk-Latin: Animal language and universal rhetoric, op. cit., LAN-
GDON, A. (Ed.) (2018).

90	 PETERS, A. Liberté, égalité, animalité: Human-animal comparisons in law, Transnational environ-
mental law, 5/1 (2016).

91	 PROBERT, W. The ancient laws of Cambria (London 1823) 242; op. cit. CLUTTON-BROCK, J. 
(2007) 90-92.



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

88 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

L’umanità come apice della creazione conosce in Cartesio la contrapposizione di res 
cogitans rispetto a res extensa e in Spinoza la partizione fra Dio, l’essere umano e le 
creature. Se questa differenza è stata enfatizzata dal Razionalismo, l’esame della storia 
filosofica del concetto di natura è divenuto il preludio all’allontanamento, in direzione 
di un quadro congruente con la scienza contemporanea.

L’Antichità ha lasciato pervenire alla Contemporaneità le condizioni culturali di una 
controversia in cui gli attuali mezzi scientifici intervengono in un dibattito che è ancora 
attorno alla sottile differenza a proposito del linguaggio, razionalità e della cooperazio-
ne. Le società animali sembrano possedere alcune di queste caratteristiche in modalità 
più o meno rudimentale, livellate per gradi, senza però combinarle tutte assieme. Una 
risposta è cercata nella possibilità di un pensiero percettivo privo di concetti che non sia 
collegato al linguaggio, bensì alla capacità di effettuare diversificazioni soggette a una 
normazione comportamentale.92

Il problema di fondo è nei confronti del processo di evoluzione rispetto al quale gli 
animali appaiono essere elementi inattivi, mentre gli umani non sono spettatori passivi 
o vittime o consumatori, anzi, nel respingere la possibilità che possano essere burattini 
mossi da fili, si sono incamminati per le imprudenti strade del rimodellamento e della 
modifica del pianeta, tanto da far ipotizzare agli scienziati di contrassegnare l’attuale èra 
con l’inedita etichetta di Antropocene. 

Questo pensiero centrato sull’uomo, su cui si è forgiata, quasi incontrastata fino alla 
metà del Novecento, la cultura occidentale, ha concepito l’essere umano come artefice 
del reale, onomaturgo e artigiano, giardiniere e addomesticatore, e lo ha elevato ad am-
bizioso rivale della natura stessa. 

Il sapere scientifico ha abbandonato, per relegarla al sapere non scientifico, la eve-
nienza che l’essere umano possa essere considerato congiunto da relazioni interspe-
cifiche con le altre creature viventi93 con le quali ha avuto in comune l’ascendenza, il 
corredo genetico e la morfologia sulla cui base si è co-evoluto. 

Resta questo un dominio delle etno-scienze comprendenti le etno-zoologie che fun-
zionano con le corrispondenti etno-botaniche. Esse mirano a giustificare condizioni di 
percezione non dominanti, ma pluralistiche, quali possono ancora essere dedotte dai 
popoli etnici, come i Nativi d’America, esaminandoli nella loro partecipazione alle fe-
nomenologie della natura.94

92	 GLOCK, H.-J. La mente de los animales: Problemas conceptuales (Oviedo 2009).
93	 FRANCO, C. Gli animali, in BETTINI, M., SHORT, W.M (a c. di), Con i Romani.Un’antropologia 

della cultura antica (Bologna 2014) 253.
94	 KIMMERER, R.W. Braiding sweetgrass. Indigenous wisdom, scientific knowledge, and the teachin-

gs of plants (Minneapoli/MN 2013).



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

89DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Questo stato di cose riceve un chiarimento dalla storicizzazione del problema. La 
documentazione del mondo antico prova il legame di affetto che emerge dal messaggio 
epigrafico in una particolare categoria di epitaffi latini rivolti a cani e a cavalli nei quali 
la trasposizione dal piano umano a quello animale dei codici attinenti alla morte e alle 
onoranze funebri mostra l’emozione nel trasporre il ricordo oltre la morte.95

Il lungo passato di convivenza ha determinato alcune sovrapposizioni, così come ha 
condotto alla condivisione di qualità, abilità e abitudini e ha fatto stabilire alcuni domini 
di reciproca comprensione.96 La tendenza al gioco va contemplata come un passaggio 
nell’evoluzione che a partire dall’età più giovane coinvolge le specie animali e l’essere 
umano con finalità ricreative, educative e associative; Johan Huizinga ne ha documen-
tato la consistenza nella storia della cultura.97

Anche se la assoluta fiducia umanistica nella centralità dell’homo sapiens al vertice 
della creazione non ha mancato di ingenerare folate di scetticismo, resta pregiudizievole 
l’insorgere dell’eventuale sospensione di giudizio sulla distinzione fra le specie. 

Siccome non è certamente in discussione la capacità percettiva del sistema sensoria-
le veicolata dall’insieme di processi fisiologici e neurologici, il discrimine va individua-
to nella specificità tutta umana di essere un “language animal”, ovvero, un essere la cui 
cognizione è permessa da un quadro esperienziale ed esistenziale reso consapevole dal 
possesso di uno strumento dotato di un inesauribile potenziale;98 una composizione di 
attività che lo proietta sul livello di un “eccentric animal”.99 E certamento questa condi-
zione è di sua piena appartenenza.

L’addomesticamento, se è interpretato come un acculturamento derivato da un pro-
cesso di estrazione assuefativo, include nel meccanismo dell’adattamento filtrato anche 
l’acquisizione critica da cui dipendono i modelli da porre alla base del coordinamento 
dei linguaggi nella lingua dell’animale uomo.100

95	 STEVANATO C. La morte dell’animale d’affezione nel mondo romano tra convenzione, ritualità e 
sentimento: un’indagine “zooepigrafica”, in I quaderni del Ramo d’oro 8 (2016).

96	 Op. cit. WESTLING, L. (2014).
97	 BELLAH, R. Religion in human evolution: From the Paleolithic to the Axial Age (Cambridge/MA 2011).
98	 TAYLOR, C. The language animal. The full shape of the human linguistic capacity (Cambridge/MA, 

London 2016).
99	 COSTA, P. The language animal: A long trajectory, in Dialogue 56/4 (2017).
100	 DRISCOLL, K. Animals, mimesis, and the origin of language, in CHONÉ, A., REPUSSARD, C. 

(éds.) Des animaux et des hommes / Von Tieren und Menschen. Savoirs, représentations, interactions / 
Wissen, Repräsentationen, Interaktionen (Strasbourg 2015) (= Recherches germaniques, Hors-série, 10 
2015)



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

90 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

Si avrebbe quindi una proceduralità ininterrotta con il presente che invita a ritenere 
che la situazione attuale è l’effetto delle deliberazioni sociali che si sono attuate e si 
attuano in ogni occasione in cui si determina una necessità di creazione linguistica.101

Si può supporre che, nel corso della elaborazione cognitiva, i significati del siste-
ma istituitosi di lingua siano stati stabiliti in conseguenza dei ripetuti sforzi da parte 
dell’homo in procinto di farsi sapiens rivolti a interpretare il pensiero per mezzo di una 
fase di metalingua. Va per altro ricordato che, già nel 1759, per Johann Georg Hamann 
il parlare è un tradurre costante (reden ist übersetzen).102

Una verifica delle modalità in cui il risultato di un qualunque procedimento intellet-
tivo può diventare convenzionale, o può cessare di esserlo, sembra essere condizionato 
da una scelta che ha una valenza circoscritta alla specifica storicità e sembra essere la 
medesima che è coinvolta anche nella domesticazione di animali e nella selezione di 
piante.103

Nel riprendere, a conclusione, Merleau-Ponty, in una sfida radicale all’arroganza 
antropocentrica, egli – mostrandosi il continuatore della fenomenologia di Edmund 
Husserl – attribuisce alla corporeità il ruolo di attore nel dialogo con l’ambiente circo-
stante, considerato una sorta di bolla prodotta dall’interscambio dinamico delle capacità 
percettive e della maturazione culturale. 

In un intreccio con la matrice della biosfera, Merleau-Ponty ha insegnato un atteg-
giamento di apertura alla pienezza del mondo e ha restituito all’essere umano il giusto 
posto nell’ambito della comunità degli animali e nella più ampia comunità biologica.104 

8.  BIBLIOGRAFIA

AGAMBEN, G. L’aperto. L’uomo e l’animale (Torino 2002)
ALINEI, M. Origini delle lingue d’Europa. La teoria della continuità, I (Bologna 1996)
BEEKES, R. Etymological dictionary of Greek, II (Leiden-Boston 2010)
BELLAH, R. Religion in human evolution: From the Paleolithic to the Axial Age (Cambridge/

MA 2011)
BREWER, W.A. Notes on ϕέρω καὶ ἄγω, in Indogermanische Forschungen 89 (1984) 129-139

101	 CLOUD, D. The domestication of language. Cultural evolution and the uniqueness of the human 
animal (New York 2015).

102	 HAMANN, J. G. Sokratische Denkwürdigkeiten: Aesthetica in nuce (Stuttgart 1968) 87.
103	 Op. cit. CLOUD, D. (2015).
104	 MAZIS, G. Humans, animals, machines: Blurring boundaries (New York 2008); op. cit. WEST-

LING, L. (2014).



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

91DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

BRUNAUX, J.-L.BRUNAUX, J.-L. The Celtic Gauls: Gods, rites and sanctuaries (London 
1988)

BURY, R.G. Sextus Empiricus, Outlines of Pyrrhonism, I (Cambridge/MA-London 1933)
CLOUD, D. The domestication of language. Cultural evolution and the uniqueness of the human 

animal (New York 2015)
CLUTTON-BROCK, J. How domestic animals have shaped the development of human socie-

ties, in KALOF, L. (Ed.). A cultural history of animals in antiquity, I (Oxford-New York 
2007) 71-96

COSTA, P. The language animal: A long trajectory, in Dialogue 56/4 (2017) 621-632
CULTRARO, M. La tomba 6 di Fontenoce/area Guzzini di Recanati (Macerata) e il rituale del 

sacrificio del cane, in Atti della XXXVIII riunione scientifica. Preistoria e protostoria delle 
Marche. Portonovo, Abbadia di Fiastra 1-5 ottobre 2003 (Firenze 2005) 481-493

CUNLIFFE, R.J. A lexicon of the Homeric dialect (Norman/OK 2012)
CURI, U. Endiadi. Figure della duplicità (Milano 2015)
CURSI M.F. La lex Pesolania de cane: un fraintendimento o una previsione specifica sui cani 

pericolosi? in Index – Quaderni camerti di studi romanistici / International survey of Roman 
law 45 (2017) 495-516

DALLEY, S. Myths from Mesopotamia: Creation, the flood, Gilgamesh, and others (Oxford 1989)
DARWIN, C. The descent of man, and selection in relation to sex, I-II (London 1871)
DERRIDA, J. L’animal que donc je suis (Paris 2006)
DRISCOLL, K. Animals, mimesis, and the origin of language, in CHONÉ, A., REPUSSARD, 

C. (éds.) Des animaux et des hommes / Von Tieren und Menschen. Savoirs, représentations, 
interactions / Wissen, Repräsentationen, Interaktionen (Strasbourg 2015) (= Recherches ger-
maniques, Hors-série, 10 2015) 173-194

ECO, U. Animal language before Sebeok, in Sign systems studies 46/ 2-3 (2018 [2002]) 365-377
ECO, U., LAMBERTINI, R., MARMO, C., TABARRONI, A. On animal language in the 

medieval classification of signs, in ECO, U., MARMO, C., (Eds.). On the medieval theory 
of signs (Amsterdam 1989) 3-42

FAVAREAU, D. (Ed.). Essential readings in biosemiotics: Anthology and commentary (Berlin 2010)
FIORI, R. (a c. di). Re e popolo. Istituzioni arcaiche tra storia e comparazione (Göttingen 2019)
FIORI, R. Le forme della regalità nella Roma latino-sabina, in ID., Re e popolo. Istituzioni ar-

caiche tra storia e comparazione (Göttingen 2019) 411-525
FIORI, R. Spolia opima e trionfo, in Index – Quaderni camerti di studi romanistici / International 

survey of Roman law 48 (2020) 1-50
FIORI, R. Il diritto di Gubbio in età preromana. Uno studio sulle Tavole iguvine (Napoli 2025)
FÖGEN, T. Animal communication, in CAMPBELL, G.L. (Ed.), The Oxford Handbook of 

animals in classical thought and life (Oxford 2014) 216-232
FÖGEN, T., THOMAS, E. (Eds.). Interactions between animals and humans in Graeco-Roman 

Antiquity (Berlin-Boston 2017)



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

92 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

FRANCO, C. Gli animali, in BETTINI, M., SHORT, W.M (a c. di). Con i Romani. Un’antro-
pologia della cultura antica (Bologna 2014) 249-267

GIMÉNEZ-CANDELA, M. Transición animal en España (Valencia 2019)
GINZBURG, C. Morelli, Freud, and Sherlock Holmes. Clues and scientific method, in History 

workshop journal 9/1 (1980) 5-36
GINZBURG, C., Morelli, Freud, and Sherlock Holmes. Clues and scientific method, in ECO, 

U., SEBEOK, T.A. (Eds.). The sign of three: Dupin, Holmes, Peirce (Bloomington-Indiana-
polis 1983) 81-118

GINZBURG, C. Spurensicherung. Der Jäger entziffert die Fährte, Sherlock Holmes nimmt die 
Lupe, Freud liest Morelli – Die Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst, in ID. (ed.), 
Spurensicherung. Die Wissenschaft auf der Suche nach sich selbst (Berlin 1995) 7-44

GLOCK, H.-J. La mente de los animales: Problemas conceptuales (Oviedo 2009)
GORDON, A.H. The observation and use of animals in the development of scientific thought in 

the ancient world with especial reference to Egypt, in KALOF, L. (Ed.). A cultural history of 
animals in antiquity, I (Oxford-New York 2007) 127-150

GREEN, M. Animals in Celtic life and myth (London-New York 1992)
HAMP, E.P. Culhwch, the Swine, in Zeitschrift für Celtische Philologie 41 (1986) 257-258
HOULIHAN, P.F. The animal world of the Pharaohs (London 1996)
KEYS, M.M. Aquinas, Aristotle, and the promise of the common Good (Cambridge 2006)
KIMMERER, R.W. Braiding sweetgrass. Indigenous wisdom, scientific knowledge, and the 

teachings of plants (Minneapoli/MN 2013)
KULL, K. A study by Umberto Eco and his colleagues on the history of early zoosemiotics: 

Commentary and bibliography, in Sign systems studies 46/2-3 (2018) 383-391
LANGDON, A. (Ed.). Animal languages in the Middle Ages. Representations of interspecies 

communication (London 2018)
LANZA, D., VEGETTI, M. Aristotele. La vita. Ricerche sugli animali – Le parti degli animali 

– La locomozione degli animali – La riproduzione degli animali (Milano 2018)
LAZZERONI, R. La cultura indoeuropea (Roma-Bari 1998)
LENTANO, M. “Vissero i boschi un dì”. La vita culturale degli alberi nella Roma antica (Roma 

2024)
LINCOLN, B. Priests, warriors and cattle: A study in the ecology of religions (Berkeley-Los 

Angeles 1981)
LINCOLN, B. Myth, cosmos and society. Indo-European themes of creation and destruction 

(Cambridge/MASS-London 1986)
LINCOLN, B. Death, war and sacrifice: Studies in ideology and practice (Chicago-London 1991)
LOVEJOY, A.O., JAMES, W. The Great Chain of Being: A study of the history of an idea 

(Cambridge/MA 1936) 55-59
MANETTI, G. Theory of the sign in classical antiquity (Bloomington/IN 1993)
MANETTI, G. Etica animalista e linguaggio nell’antichità, in Theoria 1 (2009) 19-45



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

93DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

MASON, J. Animals. From souls and the sacred in prehistoric times to symbols and slaves in 
Antiquity, in KALOF, L. (Ed.). A cultural history of animals in antiquity, I (Oxford-New 
York 2007) 17-45

MAYRHOFER, M. Etymologisches Wörterbuch des Altindoarischen, I (Heildelberg 1992) 262-263.
MAZIS, G. Humans, animals, machines: Blurring boundaries (New York 2008)
MERLEAU-PONTY M. Le visible et l’invisible, suivi de Notes de travail, a c. di Claude Lefort 

(Paris 1964)
NEWMYER, S.T. Speaking of beasts: The Stoics and Plutarch on animal reason and the modern 

case against animals, in Quaderni urbinati di cultura classica, n.s., 63/3 (1999) 99-110
ONIDA, P.P. Studi sulla condizione degli animali non umani nel sistema giuridico romano (To-

rino 2012)
PETERS, A. Liberté, égalité, animalité: Human-animal comparisons in law, in Transnational 

environmental law 5/1 (2016) 25-53
PETTINATO, G. La saga di Gilgamesh (Milano 2008)
PICCALUGA, G. Attus Navius, in SMSR 40 (1969) 151-208
PINAULT, G.-J. Gaulois Epomeduos, le maître des chevaux, in LAMBERT, P.-Y., PINAULT, 

G.-J. (éds.). Gaulois et celtique continental (Genève 2007) 291-307
POLI, D. La funzione del “mediare” in Eumeo, in AION-Sez. linguistica 6 (1984) 285-312
POLI, D. Le divin porcher: essai de comparaison, in Études celtiques 29/2 (1992) 375-382
POLI, D. La peculiare “ricerca” nella tradizione gallese, in AMBROSINI, R., BOLOGNA, 

M.P., MOTTA, F., ORLANDI, C. (a c. di). Scríbthair a ainm n-ogaim. Scritti in memoria di 
Enrico Campanile (Pisa 1997) 799-808

POLI, D. Herdsmen and animals: A cultural correspondence in the Indo-European area, in MI-
NELLI, A., ORTALLI, G., SANGA, G. (Eds.). Animal names. International conference, 
Venezia, 2-4 October 2003 (Venezia 2005) 383-400

POLI, D. Un arcaismo nella cultura dell’alto Medio Evo: la figura del porcaro nelle letterature 
celtico-insulari, in BONAFIN, M., CUCINA, C. (a c. di). Medioevo folklorico: intersezioni 
di testi e culture. Atti del Convegno, Macerata, 4-6 dicembre 2007 (= L’immagine riflessa. 
Testi, società, culture 18, Alessandria 2009) 317-331

POLI, D. Pensare per modelli: la circolazione letteraria della relazione fra uomo e animale, in 
BELLUSCIO, G., MENDICINO, A. (a c. di). Scritti in onore di Eric Pratt Hamp per il suo 
90. compleanno (Rende/CZ 2010) 281-289

POLI, D. Per l’identificazione dei ruoli funzionali fra i pastori: la Grecia e l’Italia antica, in 
ANCILLOTTI, A., CALDERINI, A., MASSARELLI, R. (a c. di). Forme e strutture della 
religione nell’Italia mediana antica / Forms and structures of religion in ancient central Italy, 
III Convegno internazionale dell’Istituto di ricerche e documentazione sugli antichi Umbri, 
Perugia-Gubbio, 21-25 settembre 2011 (Roma 2016) 593-608

POLI, D. Il “movimento” dello svelare interpretativo e la “stasi” del conoscere istitutivo, in 
Alessandria – Rivista di glottologia 13 (2019 [2020]) (= Atti del Convegno “Parola enigma-
tica ed enigmi”. Veneranda Biblioteca Ambrosiana, Milano, 24-25 maggio 2018) 145-181



Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica� Diego Poli

94 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

POLI, D. Viticoltura e vino fra celtico, latino e dialetti italiani, in DI VASTO, L. (a c. di). 
ὀνόματα διελεῖν. Studi in onore di John Trumper per il suo 75° genetliaco (Castrovillari/CS 
2020) 33-82

PROBERT, W. The ancient laws of Cambria (London 1823) 222-253
PROSDOCIMI, A.L. Diacronia e struttura di un mito. Edipo, la sfinge, l’enigma, in ID., Scritti 

inediti e sparsi. Lingua, testi, storia, II (Padova 2004) 857-976
RIVAS, M.F. All that glitters is not gold: The role of animals in the golden age through Greek, 

in New classicists 11 (2024) 4-28
RIX, H. (Hrsg.). Lexikon der indogermanischen Verben (Wiesbaden 2001)
SÆLID GILHUS, I. Animals, gods, and humans. Changing attitudes to animals in Greek, Ro-

man and early Christian ideas (London-New York 2006)
SANTI, C. Divinazione e civitas, in BIANCHI, U. (a c. di), The notion of “Religion” in com-

parative research. Selected Proceedings of the 16th IAHR Congress (Roma 1994) 329-334
SCARLATA, S. Die Wurzelkomposita im Ṛg-Veda (Wiesbaden 1999)
SCHEID, J., SVENBRO, J. La tortue et la lyre. Dans l’atelier du mythe antique (Paris 2014)
SCHWARTZ, E. Scholia in Euripidem, I (Berolini 1887)
SHOCKRO, S. Saints and holy beasts: Pious animals in Early-Medieval insular Saints’ Vitae, 

in LANGDON, A. (Ed.). Animal languages in the Middle Ages. Representations of interspe-
cies communication (London 2018) 51-68

SORABJI, R. Animal minds and human morals: The origins of the Western debate (Ithaca 1993)
STEVANATO C. La morte dell’animale d’affezione nel mondo romano tra convenzione, ritualità 

e sentimento: un’indagine “zooepigrafica”, in I quaderni del Ramo d’oro 8 (2016) 34-65
TAYLOR, C. The language animal. The full shape of the human linguistic capacity (Cambridge/

MA, London 2016)
TRAMONTI, S. L’antica festività dei Consualia e il ruolo degli animali da trasporto nella fase 

più antica della storia di Roma, in Pallas – Revue d’études antiques (= Numéro thématique: 
L’antiquité à la page) 44 (1996) 101-107

TUTRONE, F. Filosofi e animali in Roma antica. Modelli di animalità e umanità in Lucrezio e 
Seneca (Pisa 2012)

VAN DYKE, C. Understanding hawk-Latin: Animal language and universal rhetoric, in LANG-
DON, A. (Ed.). Animal languages in the Middle Ages. Representations of interspecies com-
munication (London 2018) 133-152

VEGETTI, M. Il coltello e lo stilo. Animali, schiavi, barbari e donne alle origini della razionalità 
scientifica (Pistoia 20182)

VIAN, F. Les origines de Thèbes. Cadmos et les Spartes (Paris 1963)
WATKINS, C. NAMRA GUD UDU in Hittite: Indo-European poetic language and the folk 

taxonomy of wealth, in NEU, E., MEID, W. (Hrsg.). Hethitisch und Indogermanisch (Inns-
bruck 1979) 269-287



Diego Poli� Animali e ruoli funzionali: convergenze verso la linguistica storica e teorica

95DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monográfico 2025

WESTLING, L. The Logos of the living world. Merleau-Ponty, animals, and language (New 
York 2014)

WODTKO, D.S., IRSLINGER, B., SCHNEIDER, C. Nomina im indogermanischen Lexikon 
(Heidelberg 2008)

WOLFE, C. In the shadow of Wittgenstein’s lion: Language, ethics, and the question of the ani-
mal, in ID. (ed.). Zoontologies: The question of the animal (Minneapolis 2003) 1-57

ZATTA, C. Interconnectedness: The living world of the early Greek philosophers (Sankt Augus-
tin 2018)

ZATTA, C. Aristotle and the animals. The Logos of life itself (London 2022)


