dALPS

Cultura, sociedad y economia
Culture, society and economy



DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 26-54

UMANI E (ALTRI) ANIMALI NEL MONDO ROMANO: PUNTI
DI VISTA ZOOANTROPOLOGICI

LOS SERES HUMANOS Y (OTROS) ANIMALES EN EL MUNDO
ROMANO: PUNTOS DE VISTA ZOOANTROPOLOGICOS

HUMANS AND (OTHER) ANIMALS IN THE ROMAN WORLD:
ANTHROZOOLOGICAL PERSPECTIVES

Cristiana Franco
Universita per Stranieri di Siena (Italia)
ORCID ID: 0000-0002-6723-7753
Ricevuto: agosto 2025
Accettato: ottobre 2025

RIASSUNTO

Le discipline umanistiche e le scienze sociali hanno per lungo tempo ignorato I’importanza delle
relazioni con individui di altre specie. Un approccio zooantropologico alle fonti consente di
rintracciare informazioni su tali relazioni concrete e persino, a volte, di recuperare un punto di
vista animale su di esse, offrendo un opportuno contraltare all’intellettualismo delle teorizzazioni
filosofiche e all’astrattezza delle rappresentazioni simboliche. Tale approccio restituisce imma-
gini plurali e articolate della gamma dei rapporti che si dispiegavano a seconda dei contesti e dei
soggetti umano-animali coinvolti, denunciando cosi 1’opacita della definizione generalizzante
di “animale”. Dopo una breve rassegna di spazi e occasioni delle relazioni interspecifiche, il
presente contributo offre una panoramica delle idee antiche di domesticita e una riflessione sulle
differenti identita e responsabilita animali che le fonti antiche sembrano delineare.

PAROLE CHIAVE

Zooantropologia; relazioni umano-animali; domesticazione; agentivita animale; identita anima-
li; responsabilita animali; animal turn.

RESUMEN

Durante mucho tiempo, las humanidades y las ciencias sociales han ignorado la importancia
de las relaciones con individuos de otras especies. Un enfoque zooantropologico de las fuentes
permite rastrear informacion sobre estas relaciones concretas y, en ocasiones, incluso recuperar
la perspectiva animal sobre ellas, lo que ofrece un contrapunto adecuado al intelectualismo de las
teorias filosdficas y a la abstraccion de las representaciones simbolicas. Este enfoque ofrece una
imagen plural y articulada de la variedad de relaciones que se desarrollaban segun los contextos
y los sujetos humanos y animales involucrados, y pone de manifiesto la opacidad de la definicion
generalizada de «animaly». Tras una breve resefia de los espacios y ocasiones de las relaciones
interespecificas, el presente articulo ofrece una panoramica de las ideas antiguas sobre la domes-

https://doi.org/10.36151/DALPS.079
Esta obra cuenta con Licencia Creative Commons via: CC BY-NC-ND 4.0 ISSN:3020-1071



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

ticidad y una reflexion sobre las diferentes identidades y responsabilidades animales que parecen
esbozar las fuentes antiguas.

PALABRAS CLAVE

Zooantropologia; relaciones entre humanos y animales; domesticacion; agencia animal; identi-
dad animal; responsabilidad animal; animal turn.

ABSTRACT

Humanities and social sciences have long ignored the importance of relationships with other
species. An anthrozoological approach to ancient sources allows us to gather information about
real human-animal relationships in the Roman era and, at times, even to recover an animal
perspective on them, offering a useful counterbalance to the intellectualism of philosophical
theorizing and to the abstractness of symbolic representations. This approach provides a
multifaceted and more detailed picture of the human-animal relationships in different contexts,
thus exposing the opacity of the general definition of ‘animal’. After a brief review of spaces and
occasions for interspecies relations, this article offers an overview of ancient ideas of domesticity
and a reflection on the different animal identities and responsibilities that seem to emerge from
ancient sources.

KEYWORDS

Anthrozoology; human-animal relations; domestication; animal agency; animal identity; animal
responsibility; animal turn.

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 27



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

UMANI E (ALTRI) ANIMALI NEL MONDO ROMANO:
PUNTI DI VISTA ZOOANTROPOLOGICI

LOS SERES HUMANOS Y (OTROS) ANIMALES EN EL MUNDO
ROMANO: PUNTOS DE VISTA ZOOANTROPOLOGICOS

HUMANS AND (OTHER) ANIMALS IN THE ROMAN WORLD:
ANTHROZOOLOGICAL PERSPECTIVES

Cristiana Franco

Sommario: 1. INTRODUZIONE.—2. GLI SPAZI E LE OCCASIONI DI INTERAZIONE —3.
IDEE DI DOMESTICITA E PRATICHE DI DOMINIO —4. IDENTITA E RESPONSABILI-
TA ANIMALI —5. CONCLUSIONL—6. BIBLIOGRAFIA.

1. INTRODUZIONE

A differenza degli studi di storia del pensiero, la zooantropologia non si interessa
alle riflessioni dei filosofi sulla teoria della differenza fra umani e animali o sull’etica
che dovrebbe guidarne le relazioni. Essa ha invece per oggetto le relazioni concrete
fra soggetti umani e soggetti di altre specie e considera le culture come espressioni di
socialita ibride alla costruzione delle quali contribuiscono soggetti anche non umani, la
cui presenza e azione deve essere tenuta in conto nelle descrizioni etnografiche.

Per la zooantropologia storica la ricostruzione etnografica delle realta concrete ¢ ov-
viamente problematica perché, a differenza della distanza geografica, quella temporale
fra osservatore attuale e oggetto del passato non puo essere accorciata con un’esperien-
za sul campo. Quello che manca allo storico ¢ 1’accesso all’esperienza diretta dei con-
testi. E tuttavia, pur con le dovute cautele, una lettura delle fonti capace di far emergere
e valorizzare le interazioni concrete fra soggetti umani ¢ non umani nel mondo antico
¢ possibile e va tentata, per provare a sottrarre la nostra conoscenza delle relazioni
umano-animali alla tirannia della visione elitaria ¢ andro-antropocentrica che domina
nei testi canonici e nella loro ricezione classicistica. Interazioni come quelle fra animali
domestici e manodopera schiavile, o fra animali domestici ¢ bambini, sono assai scar-
samente rappresentate e ancor meno valorizzate dagli studi del passato; poco studiata
¢ anche la differenza di genere che articolava in maniera diversa per donne e uomini le
loro relazioni con individui di altre specie!. Poco rappresentate sono infine le pratiche

La gran parte delle interazioni con gli animali di utilita erano condotte da schiavi e sono percio rara-
mente descritte persino nei trattati de re rustica. Nelle villae spesso i custodes delle bestie alloggiava-

28 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

zootecniche affidate a manodopera schiavile come grooming, doma, addestramento, fer-
ratura, castrazione, culling, tosatura, mungitura — rispetto ai quali ci soccorrono pochi
testi, primo fra tutti il benemerito de agricoltura di Moderato Columella; quasi del tutto
sconosciuti i dettagli della realta degli ammaestratori di animali selvatici che circolava-
no per le vie cittadine destando stupore e meraviglia.

Che una ricostruzione dei contesti si possa tuttavia tentare, con I’ausilio di eviden-
ze documentarie (epigrafiche, iconografiche, zooarcheologiche), di paralleli etnogra-
fici, di indagini sugli usi linguistici, con letture contropelo dei testi tramandati e con
la valorizzazione di passi riscattati dall’irrilevanza cui sono stati relegati mirabilia e
aneddotica, si sostiene in alcuni studi recenti ai quali rimando?. Ritengo che a questo
progetto sperimentale di zooantropologia del mondo antico le fonti giuridiche possa-
no dare un contributo di grandissima importanza, fornendo informazioni su come le
istituzioni provassero a configurare e regolare, nel quotidiano, la gestione delle conse-
guenze delle azioni dei soggetti non umani presenti negli spazi antropizzati ¢ portatori
di un’agentivita propria, non sempre controllabile né prevedibile, con la quale tuttavia
si doveva fare i conti.

Per converso, la zooantropologia storica puo aiutare gli studiosi di diritto a reinqua-
drare certe norme alla luce di una socialita umano-animale, chiedendosi se alle azioni
dei soggetti non umani fosse per caso riconosciuta qualche rilevanza anche giuridica.
In questo contributo, dopo una breve introduzione sulla straordinaria varieta delle for-
me di relazione interspecifica e sull’importanza semiotica dell’agentivita animale nella
societa romana, si presenteranno alcune riflessioni su due temi che paiono rilevanti
per comprendere il modo in cui i Romani inquadravano e gestivano tale agentivita: la
differenza fra selvatici e domestici e la questione della responsabilita degli animali non
umani.

no in stanze adiacenti alle stalle e recinti in cui vivevano i loro custoditi (e.g. Colum. 8.11, 8.14), come
mostra anche la piu recente ricerca archeologica (GAUTIER, N. L’homme et ’animal domestique a
Pompéi (Ile siecle avant J.-C.-9 ap. J.-C.). Essai d’histoire culturelle, Theése de doctorat, Université
de Rennes, 2018). Accenni a differenze di genere si hanno, per esempio, nell’indicazione che era la
vilica a occuparsi delle galline mentre al voto per la buona salute dei buoi era proibita la presenza di
donne: Cat. de agr. 83 e 143. Columella suggerisce di affidare la custodia dei polli a una sedula anus
o ancora a un puer (de re rust. 8.2), mentre per la cura di tutti gli altri animali parla sempre e solo di
magistri, pastores e custodes maschi. Nessuna attenzione invece ¢ riservata dagli studi contemporanei
alle differenze di genere interne alle specie animali (maschi e femmine delle specie) e alle specifiche
forme di interazione umano-animale cui tali differenze davano luogo.

2 FRANCO, C. Brutus the Ram: Poetics of the Flock Leader between Intertextuality and Ethnography,
in FRANCO, C., VESPA, M., ZUCKER, A. (Eds.). Zoomathia. Learning about Animals in Ancient
and Medieval Cultures (Siena 2023) 267-295; EAD. Animal turn, in BETTINI, M. (Ed.). L’antropo-
logia del mondo antico (Bologna 2025) 63-80.

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 29



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

2. GLI SPAZI E LE OCCASIONI DI INTERAZIONE

Nel mondo abitato dagli antichi Romani le occasioni di interazione con individui
di altre specie animali erano numerosissime e le relazioni assai differenziate: da quella
occasionale con le creature selvatiche delle terre non antropizzate e delle acque (fiumi,
mari, laghi), al rapporto di dominanza e controllo con gli animali delle specie domesti-
che e con i mansuetizzati, da quella competitiva per la gestione e I’accesso alle risorse
(protezione di raccolti e frutti da concorrenza animale) e quella difensiva contro indivi-
dui di specie intrusive e sgradite (parassiti e alcuni insetti).

Le citta del mondo antico erano strettamente contigue alla campagna (rus) in termini
spaziali e, con I’eccezione della Roma di eta imperiale, i centri urbani non avevano le
estensioni enormi a cui siamo abituati in tempi moderni. Contatti e scambi con il mondo
agricolo erano quotidiani e costanti. Cavalli, asini e muli da traino e da lavoro, buoi e
pecore e maiali vivi condotti nei mercati cittadini, oche e gallinacei nei cortili e nelle
stive, donnole e topi, insetti e aracnidi, rettili e pulci costituivano presenze consuete
anche nelle aree urbanizzate. La frequenza dei contatti, sia quelli stabili e sistematici sia
di quelli casuali, era incomparabilmente piu alta rispetto a quella del mondo occidentale
moderno. Forse per questo il peso semiotico degli animali era cosi consistente: ne ¢
prova, per esempio, il grande spazio dedicato ai segni animali nei trattati meteorologici,
di onirocritica e di fisiognomica o la frequenza di similitudini e metafore animali nel
linguaggio e nei testi letterari. Animali come gli uccelli (le aves) e i serpenti, caratte-
rizzati dalla capacita di transitare liberamente fra cielo e terra o fra superficie e spazi
sotterranei, erano considerati potenti comunicatori di messaggi e proxy per I’agentivita
divina. Non si puo infatti dimenticare che, in eta pagana, |’ambiente era abitato da nu-
merose potenze numinose, come le divinita silvane e quelle acquatiche, e che anch’esse
interagivano con le specie non umane nei diversi contesti.

A partire dalla tarda eta repubblicana, le tenute agricole (villae) delle campagne
comprendevano aree destinate all’allevamento di selvatici: vi erano uccelliere (ornitho-
nes), vivai (vivaria o leporaria) per ogni genere di selvaggina, dai caprioli ai cinghiali,
ai daini, ai cervi; non mancavano poi vasche (piscinae) per 1’allevamento di animali
acquatici, come mitili e crostacei, e di pesci. Tali allevamenti potevano semplicemente
essere destinati a fornire cibo alle mense della villa oppure produrre surplus per mercati
esterni. A volte tali vivai costituivano vere e proprie riserve naturali, estesi per parecchi
iugeri, in cui il padrone poteva inscenare spettacoli — un “Orfeo che incanta le belve”
si svolse nella villa dell’oratore Quinto Ortensio, nella campagna laurentina® — oppure
organizzare battute di caccia insieme agli amici: la Domus aurea di Nerone e la Villa
Albana di Domiziano avevano probabilmente parchi di questo tipo. In questo modo

3 Varr. de re rust. 3.13.2-3.

30 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

I’incontro con il selvatico perdeva il carattere occasionale e fortuito, trasformandosi in
una messa in scena orchestrata e offerta al pubblico dal dominus o dal princeps.

A partire dalla prima eta imperiale, con I’affluire a Roma di molte specie esotiche
dalle province piu remote, in queste riserve venivano talvolta immesse anche specie
aliene, che rendevano I’intrattenimento ancora piu eccitante. La spettacolarizzazione
della caccia raggiungeva il suo apice nelle venationes circensi (secondo la tradizione
inaugurate da Fulvio Nobiliore nel 186 a.C.) e I’anfiteatro diveniva teatro di esibizioni
spesso cruente (scontri fra combattenti umano-animali o animali di specie differenti,
damnationes ad bestias), altre volte all’insegna del mirabile (leonesse che partoriscono,
elefanti e orsi ammaestrati e cosi via)*. Specifici vivaria per le belve destinate alle esi-
bizioni circensi erano presenti anche dentro la citta di Roma (almeno uno sul Celio e un
altro nella zona del Castro Pretorio’) e la movimentazione delle belve in gabbia lungo le
vie dell’urbe poteva dare luogo a incidenti, come quello occorso allo scultore Pasitele,
assalito da un leopardo mentre ritracva dal vivo un leone rinchiuso in una gabbia ai Na-
valia presso il Campo Marzio®. E plausibile pensare con Jo-Ann Shelton’ che attraverso
gli spettacoli di animali nell’arena i Romani delle ¢lites proiettassero un’immagine della
natura selvaggia come teatro di scontri autodistruttivi all’insegna dell’efferatum e del
rabidum, facendo nel contempo sentire gli spettatori al riparo da tale distruttivita grazie
al controllo che i dispositivi politici erano in grado di garantire negli spazi civici. Il fatto
che le bestiae dentatae potessero trovare il modo di eludere quel controllo costituiva un
elemento di fascino e una conferma della necessita di ucciderle.

Le interazioni con gli animali domestici erano per contro dirette, anche se la prossi-
mita variava in funzione della specie animale, delle circostanze e dello status del sog-
getto umano coinvolto: ¢ abbastanza chiaro, per esempio, che in generale persone di
condizione schiavile o umile (vilici e pastori) avessero con gli animali domestici rela-
zioni piu frequenti e competenti di quelle dei loro domini e dominae, che possedevano
il bestiame ma non se ne prendevano cura direttamente, se non nel caso, forse, di alcuni
animali da compagnia.

Come ¢ evidente dagli esempi conservati di trattatistica de re rustica e de agricoltura, il bra-
vo padrone di una villa doveva conoscere le migliori tecniche per la gestione della tenuta, ivi
comprese nozioni di zootecnia e di veterinaria; ma il lavoro con e sugli animali era condotto da
manodopera schiavile. Le interazioni con le specie domestiche erano comunque numerosissi-

4 FRANCO, C. Animals, in BETTINI, M., SHORT, W.M. (Eds.). The World through Roman Eyes: An-
thropological Approaches to Ancient Culture (Cambridge 2018) 275-298 con ulteriore bibliografia.

3 DE GROSSI MAZZORIN, J., MINNITI, C. Gli animali a Roma (Sesto Fiorentino 2022) 247.

6 Plin. nat. hist. 36.4.40.

7 SHELTON, J.-A. Spectacles of Animal Abuse, in CAMPBELL, G.L.(Ed.). The Oxford Handbook of
Animals in Classical Thought and Life (Oxford 2014) 461-477.

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 31



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

me e assai varie: animali erano cooperanti a vari lavori (trasporto, guardiania, forza-lavoro per
azionare macchinari o per il controllo dei roditori, come nel caso della donnola), produttori di
importanti alimenti (soprattutto il miele, latte e uova), fonti di informazione (sui cambiamenti
del tempo, sulle volonta divine), corpi da uccidere per ottenerne materiali utili per I’alimen-
tazione umana (carne e interiora commestibili) o per la costruzione di strumenti e ornamenti
(lana, osso, pelle, pelliccia, tendini, crini, avorio) o per placare col sangue versato qualche
potenza soprannaturale minacciosa.

Un interesse per 1’osservazione zoologica ed etologica era sollecitato dalla pratica
divinatoria, che prevedeva la lettura non solo dell’anatomia animale (per 1’aruspicina)
ma anche dei comportamenti di determinate specie, perché, come ammetteva lo scettico
Cicerone®, anche se la mente umana non riesce capire come questo avvenga, non si pud
non ammettere che negli animali € insito un certo qual potere di dare indizi affidabili (vis
et natura quaedam significans aliquid per se ipsa satis certa).

Agli ambiti di attivita gia menzionati, vanno aggiunti almeno la caccia e la pesca, la
presenza di animali in scenari di guerra, nelle prescrizioni terapeutiche e, non ultimo,
nelle attivita ludiche, specialmente infantili. In ciascuno di questi ambiti, le relazioni
erano variabili anche rispetto al genere e all’eta del soggetto umano coinvolto. In ge-
nerale, sembra per esempio che mentre a bambine e ragazze fosse concesso mantenere
per tutta la vita un atteggiamento di affettuosa apertura nei confronti di un’interazione
giocosa con animaletti vari (soprattutto cagnolini e uccellini), al puer venisse richiesto
invece di abbandonare questa disponibilita dopo ’infanzia, per assumere una visione
strumentale e distaccata dell’animale’®. Ciononostante, non mancano esempi di uomini
adulti entusiasticamente affezionati al loro ‘pet’ come il Publio “innamorato” della sua
cagnolina Issa, immortalato non senza maligna ironia da Marziale'® o come il dominus
che, insieme alla sua consorte, consacrarono alla loro cagna da caccia “Perla” (Margari-
ta) da poco defunta un commosso ritratto poetico su lastra marmorea (da Porta Pinciana,
IT secolo d.C.)!"'. Non va dimenticato infine che la coabitazione con roditori, insetti e
parassiti doveva condizionare non poco le pratiche di produzione e conservazione del
cibo € quelle di igiene personale e domestica'?.

8 Cic. dediv. 1.15.

9 BRADLEY, K. The Sentimental Education of the Roman Child. The Role of Pet-keeping, in Latomus
57.3 (1998) 523-557 e LEWIS, S. Pets as Humans and Humans as Pets in Imperial Rome, in Arethusa
58.2 (2025) 143-164.

10 Mart. 1.109, con 7.87 (flagrat amore catellae).

1 CIL VI 29896.

2. TANGA, C., REMIGIO, M., VINCIANO, J.-A., Transmission of Zoonotic Diseases in the Daily
Life of Ancient Pompeii and Herculaneum (79 CE, Italy): A Review of Animal-Human—Environ-
ment Interactions through Biological, Historical and Archaeological Sources, in https://www.mdpi.
com/2076-2615/12/2/213; FOGEN, Th., LUCCIONI, P., MATTERNE, V., RUAS, M.P, in https:/
agriculture-antiquite.huma-num.fr/notices/parasites_et maladies.

32 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

In questo quadro cosi ampio e variegato, una sintesi dei diversi atteggiamenti che gli
umani assumevano nei confronti di individui non umani appare impossibile, non ultimo
per la scarsita delle rappresentazioni delle classi subalterne (che, come detto, assumevano
quasi sempre il ruolo di caretaker degli animali per conto del dominus e della domina) e
dell’evidenza documentaria (archeologica, epigrafica), che potrebbero aiutare a ricostruire
in maniera meno ideologica I’immensa varieta di relazioni umano-animali a seconda non
solo della specie coinvolta, ma della condizione giuridica, economica e biografica del
soggetto umano, dei singoli contesti di incontro e di interazione, del calendario agricolo e
cultuale, delle circostanze storiche ed economiche. Fra i moltissimi esempi di variabilita
possiamo menzionare il caso del cavallo, di norma non macellato a scopi alimentari, ma la
cui carne poteva presentarsi come un’opzione in situazioni particolari'?; o quello del cane,
animale onnipresente di cui non si finivano di tessere le lodi (Lucrezio, Cicerone, Colu-
mella, Plinio) eppure sacrificato con straordinaria frequenza e talora persino consumato in
rituali di carattere propiziatorio ed espiatorio'*. Non si pu0 del resto passare sotto silenzio
il fatto che, in generale, non esistesse specie vivente verso la quale i Romani nutrissero un
rispetto garantito da tutele legali o giuridico-sacrali, se non il noto e del tutto eccezionale
riguardo dei Romani dell’eta arcaica per il bue aratore, considerato socius nelle attivita
agricole e protetto da un divieto di uccisione in eta arcaica poi caduto in disuso'’. Per il
resto, le modalita di trattamento degli animali erano lasciate per lo piu all’arbitrio del sog-
getto umano, come bene illustrano le rocambolesche vicende dell’asino-Lucio delle Me-
tamorfosi di Apuleio. Unici argini all’arbitrio erano il rispetto per gli animali di proprieta
di un cittadino o di una divinita imposti da norme civiche e sacrali ovvero 1’osservanza di
regole consuetudinarie per la buona riuscita dell’allevamento e del training che, pur nella
loro brutalita, ponevano alcuni limiti al maltrattamento'®.

3. TEORIE DI DOMESTICITA E PRATICHE DI DOMA

Uno strumento concettuale importante nella letteratura antropologica classica € sen-
z’altro quella dell’opposizione fra selvatico e domestico. L utilita dell’opposizione, nata

Tac. hist. 4.60 absumptis iumentis equisque et ceteris animalibus, quae profana foedaque in usum
necessitas vertit ¢ cfr. Liv. 23.30.3.

14 Op. cit. DE GROSSI MAZZORIN, J., MINNITI, C. (2022) 133-4, 145,179-186.

15 Colum. 6 Praef. 7, 6.2.11-13; Varr. re rust. 2.5.3-4; Cic. de nat. deor. 2.159.

E.g. Sen. de clem. 1.16. 4-5 Atqui equum non crebris verberibus exterret domandi peritus magister:
fiet enim formidolosus et contumax nisi eum blandiente tactu permulseris; Colum. 6.2.11-13 Est etiam
post domituram mollioris generis bos, qui decumbit in sulco; eum non saevitia, sed ratione censeo
emendandum. Nam qui stimulis aut ignibus aliisque tormentis id vitium eximi melius iudicant, verae
rationis ignari sunt, quoniam pervicax contumacia plerumque saevientem fatigat. 1bid. 1.9 terribilior
debet esse (scil. bubulcus) quam saevior:

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 33



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

e perpetuata all’interno del paradigma antropocentrico occidentale dove si sovrappo-
neva al dualismo natura/cultura, ¢ stata aspramente contestata a partire dalla fine del
XX secolo, con I’argomento che in culture di altra ascendenza tale contrapposizione
non sembra essere percepita né agita e che, dunque, una descrizione etnografica che
si svolgesse su quella falsariga distorcerebbe inevitabilmente 1’esperienza del mondo
propria di persone guidate da ontologie diverse e per noi difficilmente immaginabili. Il
dibattito ha dato luogo non solo a revisioni delle narrative etnografiche ma anche a ri-
formulazioni del concetto di domesticazione in ambito biologico, che ora puo includere
anche altre specie (come le formiche) nel novero dei domesticatori, porre la questione
se I’essere umano sia da ritenersi una specie domestica ¢ proporre modelli di domesti-
cazione come co-evoluzione, in cui distinguere le pressioni ecologiche (natura) dalle
motivazioni intenzionali (cultura) non sarebbe né possibile né proficuo'”. Se e con quali
modalita caratteristiche gli antichi concepissero la differenza fra selvatico e domestico e
come la maneggiassero a fini teorici e pratici, € un argomento che vale dunque la pena di
affrontare per offrire alla ricerca un contributo anche da parte di quella etnografia delle
societa del passato che ¢ I’antropologia del mondo antico'®.

Pur ignari di genetica, i Romani possedevano ampia e consolidata conoscenza em-
pirica degli effetti del controllo riproduttivo sulla plasmatura dei corpi e dei caratteri
delle razze animali. Per questo, nella gestione zootecnica, prestavano grande attenzione
alla selezione dei riproduttori, i cui caratteri sarebbero passati in eredita alla prole, in
modo da ottenere progenie con le caratteristiche desiderate!®. Avevano anche presente la
correlazione fra forma selvatica e domestica delle specie?” e la possibilita di far loro ge-
nerare degli ibridi semiselvatici per poi derivarne, attraverso successivi accoppiamenti,
una discendenza adatta agli usi desiderati?'. Non ¢ tuttavia chiaro come il sapere pratico
della selezione riproduttiva si articolasse con 1’idea delle origini della domesticazione
né a quali idee e concetti romani I’oggetto culturale che noi chiamiamo “domesticazio-
ne” corrispondesse. La parola domesticitas non appartiene al lessico del latino classico
e ’aggettivo domesticus (“pertinente alla domus™), era normalmente riferito a persone

Un’utile sintesi introduttiva alla questione, con bibliografia ulteriore, si trova in CUCCHI, Th. AR-
BUCLE, B. Animal domestication: from distant past to current development and issues, in https://doi.
org/10.1093/af/vfab013.

Per una panoramica sulla disciplina si veda la raccolta di saggi BETTINI, M. (a cura di). L’antropolo-
gia del mondo antico (Bologna 2025).

Un’indagine interessante sarebbe quella sui modi caratteristici di descrivere questi processi di sele-
zione a Roma, alla luce dei modelli di ereditarieta dei tratti paterni e materni umani. Columella, per
esempio, insiste sull’importanza di scegliere per il bestiame buoni padri mentre Varrone sembra pit
incline a ritenere importante il contributo materno.

Secondo Aristotele (hist. an. 488a 27-31) tutti gli animali domestici hanno un corrispettivo selvatico
e, per esemplificare, menziona nell’ordine: cavalli, bovini, suini, umani, ovi-caprini ¢ cani.

Colum. 6.37.5 (per gradus infracta feritate), 7.2.5 (per nepotum gradus mitigata feritate).

20

21

34 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

e cose “di casa, famigliari, private” contrapposte a quelle pubbliche ovvero, piu estesa-
mente, a persone e cose “patrie” in contrapposizione alle straniere. Per quanto mi ¢ dato
di sapere, troviamo 1’aggettivo riferito agli animali come antonimo di ferus per la prima
volta in Columella, che peraltro ne fa un uso piuttosto limitato. Nell’accezione moderna
del termine, gran peso ha la selezione riproduttiva, ossia quel processo di controllo della
riproduzione di una specie che consente ai soggetti domesticatori di imprimere all’evo-
luzione naturale una direzione mirata. Attraverso la selezione di riproduttori portatori
di caratteri desiderabili, i domesticatori plasmano il corredo genetico della specie sel-
vatica fino ad ottenerne varianti “utili”, ossia disponibili a vivere sotto tutela ¢ a fornire
i servizi desiderati. Grazie alla trasmissione dei caratteri, una volta raggiunta al grado
desiderato la domesticita puo essere assunta come condizione stabile e dare luogo a una
simbiosi fra domesticato e domesticatore. Nel contempo, di fatto, anche la specie dome-
sticatrice si adatta alla convivenza con i domesticati e sviluppa la propria evoluzione in
direzioni inedite, talché la domesticazione si configurerebbe, di fatto, non tanto come un
processo intenzionale unidirezionale ma come un processo di co-evoluzione??.

Come le origini e i risultati di tale processo fossero immaginati dagli antichi ¢ da
ricostruire. Sembra opportuno partire da Lucrezio ¢ da Varrone. Nel libro quinto del
suo poema, Lucrezio offre una ben nota spiegazione delle origini della domesticazione.
Essa viene rappresentata come risorsa che alcune specie animali hanno esperito per
evitare ’estinzione. Cani, equidi, bovini ¢ ovini non erano dotati né di armi efficaci né
di velocita né di astuzia sufficienti per difendersi dai predatori, e tuttavia il loro desi-
derio (cupide) di sopravvivere li indusse a fuggirli per cercare presso gli umani “pace
e ampia pastura prodotta senza alcuna fatica da parte loro”?*. Gli umani, a loro volta,
li misero al sicuro e concessero loro il cibo frutto delle proprie fatiche come premio in
cambio dell’utilita che da loro ricevono. Il passo ¢ interessante sotto molti aspetti. Dal
punto di vista che qui ci interessa indagare, appare notevole il ruolo attivo che Lucrezio
assegna alle specie animali nel cercare la domesticazione e la sottolineatura del doppio
vantaggio, per loro stesse e per gli umani, di tale passaggio che il poeta descrive nei
termini culturali di una “messa sotto protezione” (sunt hominum tutelae tradita) ma
ascrive di fatto a pressioni ambientali tali per cui certi animali furono indotti a vivere
in simbiosi con gli umani e gli umani ad accettare tale convivenza intuendo il reciproco
vantaggio di tale situazione (un processo che i biologi contemporanei chiamerebbero
probabilmente “mutualismo specializzato™). Altro aspetto interessante ¢ che Lucrezio
non colloca questa descrizione all’interno della storia dell’evoluzione della specie uma-
na che compare piu avanti nel poema. In questa, gli umani vivono dapprima dispersi,

22 PURUGGANAN, M.D., What is domestication? in Trends in ecology and evolution 37.8 (2022) 663-
671. L’uso dei termini generici “domesticatore” e “domesticato” si impone per il fatto che la specie
umana non ¢ I’unica, nel regno animale, a operare processi di domesticazione.

23 Lucr. 5.864-870.

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 35



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

in uno stato ferino, caratterizzato da estrema durezza (nudita e alimentazione con frutti
selvatici, competizione con le ferae della selva pronte a sbranarli vivi, completa sogge-
zione alle intemperie), per passare poi gradualmente, a partire dalla scoperta di come
costruire ripari, usare il fuoco e le pelli animali, a forme pit “morbide” di esistenza (v.
1014 mollescere coepit), caratterizzate da primitive forme di organizzazione sociale,
dal linguaggio e dalla cottura dei cibi. Quando appaiono le prime strutture politiche
(i re), la domesticazione ¢ gia data per avvenuta in precedenza: costoro, infatti, distri-
buiscono il bestiame (v. 1110 pecus). Per Lucrezio, in altre parole, la domesticazione
non appartiene alla storia delle tecniche e delle istituzioni umane (con tutte le superflue
preoccupazioni che ne conseguirono)?*, ma piuttosto ai processi spontanei di selezione
che plasmano, ben guidati dal sicuro timone della natura, gli ecosistemi nella storia del
mondo e che portano le specie a sviluppare modi di vita secondo la propria utilitas>.

Varrone dal canto suo premette alla trattazione del secondo libro del De re rustica,
dedicato al bestiame, una breve storia delle origini della domesticazione. Anche in que-
sta ricostruzione nessun ruolo viene specificamente attribuito alla selezione riprodutti-
va. Rispetto alla concezione lucreziana, pero, il resoconto varroniano da qualche ruolo
all’intenzionalita umana. Nel racconto, dallo stadio originario (“naturale”) di semplici
raccoglitori di frutti selvatici gli umani si sarebbero distaccati dapprima diventando pa-
stori. Questa evoluzione sarebbe avvenuta nel momento in cui essi iniziarono a catturare
le pecore, animali che per la loro naturale mitezza e per la loro utilita (et propter utilita-
tem et propter placiditatem) avevano in qualche modo suggerito loro 1’idea di iniziare
ad allevarle, facendole passare dalla vita silvestre a quella dei recinti e delle stalle®:

Igitur, inquam, et homines et pecudes cum semper fuisse sit necesse natura (...) necesse
est humanae vitae ab summa memoria gradatim descendisse ad hanc aetatem, ut scribit
Dicaearchus, et summum gradum fuisse naturalem, cum viverent homines ex his rebus,
quae inviolata ultro ferret terra, ex hac vita in secundam descendisse pastoriciam, e feris
atque agrestibus ut arboribus ac virgultis decarpendo glandem, arbutum, mora, poma
colligerent ad usum, sic ex animalibus cum propter eandem utilitatem, quae possent,
silvestria deprenderent ac concluderent et mansuescerent.

La formulazione varroniana lascia trasparire una concezione interessante sotto molti
aspetti. Gli umani passano al secondo genere di vita, quello pastorale, estendendo dai

2 SHELTON, J.-A. Contracts with Animals: Lucretius De Rerum Natura, in Between the Species 11.1
(1995) 115-121.

Natura e utilitas sono all’origine anche del linguaggio umano, perché ciascun animale “percepisce a
quale uso possono essere impiegate le facolta in suo possesso” (sentit ... vis quisque suas quoad possit
abuti) e lo sviluppa: Lucr. 5.1028-1033. Cosi dobbiamo immaginare che, in virtu di questa naturale
capacita comune a tutte le specie, cani, equini, bovini, ovi-caprini ¢ umani abbiano intuito 1’utilita
della loro simbiosi.

26 Varr. de re rust. 2.1.3-4.

25

36 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

frutti agli animali la loro attivita di raccolta di cio che la natura inviolata offre sponta-
neamente: come colgono da alberi ed arbusti selvatici ghiande, more e pomi cosi (uf ...
sic) iniziano a prendere alcuni animali del bosco (silvestria), a tenerli chiusi in recinti
e renderli avvezzi ad essere maneggiati (mansuescerent). In questa visione, da cui ogni
forma di violenza appare attenuata se non completamente espunta®’, la domesticazione
nasce come intuizione della possibilita di “adottare” (assumere) un animale selvatico, la
pecora, proprio perché possiede allo stato di natura una mitezza e una tranquillita (pla-
ciditas, quietas) che la rende quantomai adatta alla convivenza con gli umani:

Non sine causa putant oves assumptas et propter utilitatem et propter placiditatem,
maxime enim hae natura quietae et aptissimae ad vitam hominum.

Le pecore, insomma, erano in qualche modo disponibili per natura e basto catturarle
per convincerle a convivere con gli umani, una teoria che si avvicina anche in questo
caso a contemporanee teorie della domesticazione come processo co-evolutivo e come
reciproco adattamento fra specie indotto dalla casuale compatibilita dei modi di vita.

Una volta sperimentata con le pecore, la procedura venne estesa a quante pit possi-
bili specie, dobbiamo immaginare con la medesima sequenza: individuazione dell’ani-
male adatto?®, cattura (deprenderent), allevamento in chiusi (concluderent) e mansue-
tizzazione (mansuescerent). A riprova della correttezza della sua ricostruzione storica
Varrone menziona il fatto che, ancora all’epoca, si potevano trovare nel mondo po-
polazioni “di domestici selvatici” (genus pecudum ferarum) — un ossimoro anch’esso
interessante sul quale varrebbe la pena di soffermarsi. Pecore selvagge si trovavano in
Frigia, capre sull’isola di Samotracia e nelle zone appenniniche, bovini in Dardania,
Media e Tracia, e ancora asini e cavalli selvatici in Frigia, Licaonia ¢ Spagna; quanto
alla forma selvatica del suino, tutti riconoscevano che altri non fosse che il comune

27 Sembra intendersi che gli umani dei primordi erano vegetariani (un’idea piuttosto diffusa, da Empe-
docle in avanti), ma nel passaggio alla pastorizia non ¢ detto se essa sia collegata all’inizio dell’ali-
mentazione carnea. Il parallelismo sintattico (uf ... sic) e la precisazione propter eandem utilitatem
sembrano adombrare 1’idea che le pecore vengano “colte” dalla selva per essere mangiate come si fa
con i frutti degli alberi silvestri. Tuttavia, poco dopo, quando precisa quale sia ’utilitas che la pecora
forni agli uomini pastori, Varrone menziona solamente latte, formaggio, lana e pelle (cfr. Colum. 7.2).
La caccia, cosi rilevante nelle rappresentazioni contemporanee dell’*‘uomo primitivo”, non ha posto
nella storia dell’umanita tracciata dall’erudito romano e sull’utilizzo della carne animale nell’alimen-
tazione umana si sorvola. Nel resoconto di Lucrezio, accenni all’attivita di caccia del genere umano
primitivo ci sono (5.960ss.) ma, forse dal momento che tale fase precede la scoperta del fuoco e 1’uso
delle pelli come vestiti, I’enfasi non € posta sulla cattura di prede per ’alimentazione o per le pelli e gli
homines silvestres sembrano cacciare solamente per difendersi dai predatori — quelle ferae che invece,
essendo crudivore, assaltano gli umani e se li mangiano vivi (v. 991 pabula viva feris praebebat).

28 Per il mondo greco, si veda Plat. pol. 264a “Gli animali che hanno una natura che si lascia addomesti-
care sono detti domestici, quelli che non vogliono, selvatici” (ta pev yop &yovta tiacedeshat ooy
fiuepa Tpooeipetal, T 8¢ ur "Oéhovta Gypa).

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 37



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

cinghiale?®. Alla scuola aristotelica era del resto gia chiaro che per ogni specie dome-
stica esiste un corrispettivo selvatico, mentre non si da il caso contrario; e se ne dedu-
ceva che, dunque, ¢ lo stato selvatico ad essere quello primario®. Tale ricostruzione si
opponeva a versioni alternative che descrivevano, all’opposto, I’eta primigenia come
un paradiso di domestica mitezza e di pacifica convivenza fra le specie, dalla quale il
mondo sarebbe poi decaduto nella ferocia selvaggia’'.

La teoria moderna da ragione a Varrone, anche se sconfessa il ruolo delle oves come
prima specie domesticata. Stando alle attuali conoscenze, infatti, il primo animale addo-
mesticato dagli umani fu il lupo (Canis lupus), la cui disponibilita all’addomesticamento
non risiede certo nella natura placida e mite ma semmai nell’alto livello di plasticita, di
socialita e di riconoscimento delle gerarchie. Sono queste le qualita che hanno consentito
a lupi e umani di negoziare forme di socialita condivisa, fino a dare luogo a una variante
genetica (il Canis familiaris) le cui condizioni di vita sono completamente interdipendenti
con quelle di Homo sapiens. Seconda specie piu antica mai domesticata, a quanto si €
potuto ricostruire, sono state le api. Ma ¢ evidente che, in mancanza di dati archeologici
e di nozioni di genetica, il ragionamento intuitivo del trattatista romano (la prima specie
addomesticata fu quella di natura pit mite) sarebbe parso di buon senso a molti.

L’idea di domesticita come condizione predisposta dalla natura di certe specie ritor-
na in altri testi dell’eta repubblicana. In un’argomentazione tesa a provare che tutto cio
che al mondo esiste ¢ stato generato per 1’essere umano, Cicerone per esempio include
le specie domestiche (vegetali e animali) fra i doni della natura®?. Benché lontano dalla
concezione provvidenzialistica illustrata da Cicerone, come abbiamo visto, anche Lu-
crezio aderisce all’idea che la domesticazione sia da imputare alla natura delle specie
coinvolte, capaci di intuire ’utilitas reciproca derivante dalla convivenza. In queste
concezioni la domesticita si configura come una condizione di mitezza, nata dalla predi-
sposizione naturale di alcune specie di cui gli umani (e, secondo la visione di Lucrezio,
le specie domestiche stesse) avrebbero approfittato per trarne vantaggi in cambio di una
vita protetta da rischi e scevra dalla preoccupazione di procurarsi il cibo®>.

2 Varr. de re rust. 2.1.5.

30 Arist. [Pr.] 895b 24-896a 11.

31 E.g. Plat. pol. 271¢-274d; Emped. fr. 130 (Diels).

32 Cic. de nat. deor. 2.156-161. 11 che, fra Daltro, lo porta a confezionare ragionamenti circolari quali:
siccome gli altri animali non hanno idea di come coltivare I’ulivo, la vite e il frumento (specie vegetali
domestiche in realta create dalle mani umane), ¢ chiaro che la terra non produce quelle piante per loro;
siccome le pecore senza la cura umana non potrebbero sopravvivere, ¢ logico che la natura le abbia
create a nostro uso e utilita. Sulle api unico insetto “generato per I’essere umano” vid. Plin. nat. hist.
11.4.11 (solis ex eo genere hominum causa genitis).

Interessante confrontare questa ricostruzione delle origini degli animali domestici, presentata come
sviluppo di predisposizioni naturali congenite alle specie, con le rappresentazioni, assai meno idillia-
che, della creazione di un ibrido come il mulo, artificio prodotto dagli umani attraverso un forzoso

33

38 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

Nella descrizione delle origini della domesticazione animale Varrone articola tuttavia
I’azione dei primi pastori in tre fasi: dopo la cattura (deprenderent) e I’allevamento in chiu-
si (concluderent) viene la mansuetizzazione (mansuescerent). In che cosa fosse consistito
questo processo di mansuetizzazione Varrone non precisa e altre fonti latine non vengono
in soccorso. Se si guarda al mondo greco, si intuisce che il processo di domesticazione
(trasformazione del corredo genetico di una specie) era confuso con la mansuetizzazione
(riduzione in mansuetudine di un individuo o gruppo di individui di una specie selvatica).
Di fatto non esisteva un termine specifico per “animale domestico” e la contrapposizione
era semmai fra animale “aggressivo” (&yptov) e animale “mite” (fjpepov, mpdov, KTIAoV)
0 “avvezzo” (N0ag, xelpondec) o “allevato” (tiBacdv, Opéuua). Aristotele, per esempio,
rubrica la differenza domestico/selvatico sotto i differenti modi di vita e attivita (Biot kai
mpa&elg) presupponendo una continua permeabilita del confine. Afferma, coerentemente,
che alcune specie sono solo selvatiche, come il lupo o la pantera; altre possono essere
“rese miti” molto in fretta (Muepodobar) come 1’elefante; mentre quelle “miti” (uepa)
hanno tutte un corrispettivo selvatico®*. Fra i due estremi si danno passaggi (possibili perd
solamente per alcune specie) e gradi intermedi, come quello dell’elefante che puo essere
tenuto in cattivita e dal quale si possono ottenere forme di cooperazione. Come si vede,
Aristotele non sa che il lupo ¢ in realta la forma selvatica del cane e ignora la differenza
fra mansuetizzazione e domesticazione (I’elefante puo si essere mansuetizzato, ma non
ne esiste una specie “domestica”). In altro luogo®® afferma che qualunque animale, anche
il piu selvaggio, “si mansuetizza” (uepodtar) quando ha cibo a disposizione e fornisce
I’esempio dei coccodrilli allevati dai sacerdoti egiziani: le bestie si mostrano miti con
chi li sfama. L’idea veniva ripresa secoli dopo da Seneca, che sviluppava nel contempo,
un’interessante teoria secondo la quale ¢ la cura umana a funzionare come operatore di
mansuetizzazione perché induce nell’animale un vincolo di officium, sorta di “doveroso
riguardo”, verso chi la somministra’.

Nelle formulazioni dei filosofi selvatichezza e domesticita appaiono dunque come
condizioni estreme di uno spettro continuo fra aggressivita e indisponibilita a dipendere

accoppiamento di specie differenti (cavalle con asini): LI CAUSI, P. Generare in comune. Teorie ¢
rappresentazioni dell’ibrido nel sapere zoologico dei Greci e dei Romani (Palermo 2008).

3% Arist. hist. an. 488a 27-31.

3 Arist. hist. an. 608b 34-609a 4.

3 Sen. de ira 2.8.3 (mansuescunt alentibus), 2.31.6 (Illud ante omnia cogita, foedam esse et exsecrabi-
lem vim nocendi et alienissimam homini, cuius beneficio etiam saeva mansuescunt); 3.8.2-3 (Quae res
quantum possit intelleges, si videris feras quoque convictu nostro mansuescere nullique etiam immani
bestiae vim suam permanere, si hominis contubernium diu passa est; retunditur omnis asperitas pau-
latimqueinter placida dediscitur). Sulle implicazioni di questa teoria per la riflessione bioetica di Se-
neca si veda LI CAUSI, P. Officia etiam ferae sentiunt: doveri interspecifici e relazioni uomo-animale
in Sen. de ben. 1.2.5, in FORMISANO, M., MARCHESE, R. R. (Eds.). In gara col modello: studi
sull’idea di competizione nella letteratura latina: un libro per Giusto Picone (Palermo 2017) 155-177.

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 39



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

dall’umano da un lato, mitezza con disponibilita a mettersi alle dipendenze dell’'umano
(in cambio di cibo e protezione dai predatori non umani) dall’altro. Abbandoniamo pero
le teorie per rivolgere 1’attenzione alle categorie implicite che emergono dal lessico
e alle pratiche zootecniche. Anche il lessico latino non sembra possedere un termine
specifico e omnicomprensivo per indicare il “domestico”: pecus e quadripes escludono
i volatili e quadripes si trova riferito al coccodrillo in Plinio (nat. hist. 8.37.89) mentre
pecus si puo usare per i selvatici nei vivai (ferae pecudes in Colum. 9.1); I’antico cicur,
che Varrone definiva come quod a fero discretum (de ling. Lat. 7.91), ¢ impiegato dallo
stesso per cinghiali nati in cattivita (de re rust. 3.13.1). L’aggettivo che indica la dispo-
nibilita al contatto con I’'umano ¢ mansuetus o mansuefactus (letteralmente “avvezzo
alla mano™) che puo tuttavia essere utilizzato per qualunque animale, anche di specie
selvatica, che si renda disponibile all’interazione pacifica’’. Sotto questa etichetta, pe-
raltro, non potevano essere classificate senza problemi le api®®. L’aggettivo domesticus
(molto in uso per gli schiavi) non viene quasi mai utilizzato per gli animali nel latino
classico: Columella lo utilizza nel senso moderno poche volte (de re rust. 8.14, 8.15,
9.1) per descrivere un tipo di oca dalle penne screziate quod a fero mitigatum domesti-
cum factum est (“che reso via via mite da selvaggio ¢ stato reso domestico”), le anatre
allevate in cattivita e, in generale, i domestici contrapposti ai selvatici*. Lo stesso Co-
lumella ricorre anche ai due aggettivi agrestis e silvester che gli consentono, fra 1’altro,
di precisare la differenza fra animali che vengono allevati in gabbie o chiusi, da quelli
lasciati scorrazzare nei campi intorno alla villa (agri), a loro volta diversi da quelli che
invece trascorrono la vita o parte del tempo nei boschi (silvae): le modalita di alleva-
mento degli uccelli in particolare prevedono forme alternative al chiuso o all’aperto
(descritte nel libro ottavo del trattato).

Come gia osservato da Aristotele*’, questa concezione “fluida” della relazione fra do-
mesticita e selvaticita non poteva funzionare come operatore tassonomico. Essa trovava
tra I’altro conferma nel fatto che anche per le specie domestiche allevate in cattivita la

37 Sono per esempio mansueti i tordi “veterani” che gli uccellatori usano per catturare i tordi feri: Colum.

8.10. Con la loro presenza questi veterani aiutano i selvatici catturati a superare la tristezza (maestitiam
eorum mitigent) e 1i convincono ad accettare cibo dalle mani degli umani. Columella (9.1) consiglia di
immettere nei vivai alcune bestie “mansuetizzate in casa” (domi mansuefactae) per insegnare alle con-
generi selvatiche (ferae) ad andare a prendere il cibo dove il custode lo lascia per loro.

Neque mansueti generis, neque feri secondo Plin. nat. hist. 11.4.12. Columella tratta le api per ultime,
nel libro IX, insieme ai selvatici tenuti nei vivai (8.15 dove annuncia redeamus ... ad curam silve-
strium pecorum cultumque apium).

Per il resto, I’aggettivo ¢ utilizzato da Columella a indicare cio che avviene negli spazi edificati (e.g.
7.12.7 a proposito dei cani che fanno guardia alla casa contrapposti ai pastorales che proteggono il
gregge). In Cicerone (7usc. 1.108) sono detti domestici i cani “privati” contrapposti a quelli mantenuti
dalla comunita.

40 Arist. de part. an. 643b 5.

38

39

40 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

mansuetudine non fosse una condizione data una volta per sempre né presente fin dalla
nascita, ma un’attitudine da attualizzare con opportune tecniche. Esiodo consigliava il
giorno del mese migliore per mansuetizzare (mpnovewv) greggi, buoi e cani attraverso un
rito di imposizione della mano mentre Platone ricordava metodi quali il gioco, il canto e
la musica strumentale utilizzati dai pastori per blandire e “incantare” le bestie e renderle
cosi docili ai loro voleri*'. Di fatto, una piena condizione di disponibilita a interagire
con I’umano non veniva raggiunta se prima non si abituava I’animale ad essere manipo-
lato a piacere, secondo I’etimologia del verbo man(u)suescere. E in questa terza fase del
processo descritto da Varrone, quella della mansuetizzazione, che la condizione dell’a-
nimale pud passare da un mero allevamento in cattivita allo sviluppo di una relazione
con gli umani che se ne prendono cura, regolata da consuetudini comportamentali in
reciproco adattamento, benché guidate dal soggetto umano a proprio tornaconto. Occor-
re come minimo abituare ogni singolo animale ad essere palpeggiato*?, tosato, munto,
impastoiato, ferrato, strigliato, indotto a uscire dal chiuso e fatto rientrare a comando
vocale o di strumento musicale®, talvolta amputato o curato con metodi invasivi: tutto
questo senza ribellione e senza poi rifuggire il contatto con I’essere umano che lo aveva
manipolato in quei modi**.

Piu ancora, con gli armenta (animali da aratro, per lo piu bovini) e gli iumenta (da
giogo o basto, come cavalli, asini ¢ muli) alla mansuetizzazione segue un vero € proprio
training in cui I’addestratore “insegna”™ all’animale come comportarsi nelle diverse
circostanze, avvalendosi di corde, redini, morsi ¢ gioghi. Ricordiamo, di passaggio, che
il termine docilis rimanda proprio alla disponibilita dell’animale a imparare, senza ri-
bellarsi, cid che gli viene insegnato*®. Sono queste le tecniche che Prometeo rivendicava
di aver insegnato agli umani e che, secondo Cicerone sono parte di quelle tecnologie
attraverso le quali I’essere umano si ingegna di creare un “secondo mondo” (naturam

41 Hes. op. 795-7; Plat. pol. 268b 1-5.

2 E.g. tractandum (Varr. de re rust. 2.7.10).

4 Varrone (de re rust. 2.4.20) menziona 1’uso della bucina da parte del subulcus per movimentare la
mandria di porci, Columella (6.23) per il segnale a cui rispondono le vacche.

Gli interventi di cura di malattie e ferite potevano essere anche molto invasivi e dolorosi. Columella
suggerisce in questi casi I’utilizzo di una machina (sorta di gabbia in legno) per immobilizzare i capi
di bestiame durante i trattamenti del caso (Colum. 6.19). La stessa machina & consigliata per immobi-
lizzare i vitelli da castrare (Colum. 6.26).

4 Varr. de re rust. 2.7.15 (docet), Hor. epist. 1.2.64 (docilem ... magister); Lucr. 5.1311 (doctores...
magistri).

Le procedure di ammansimento e di doma erano sicuramente effettuate da manodopera schiavile
specializzata. Il lessico latino (bubulcus, subulcus, asinarius etc.) sembra presupporre che gli addetti
agli animali avessero una preparazione specifica per ciascuna specie. Columella spiega infatti che la
scientia pastoralis non ¢ affatto semplice: non solo ogni specie animale, ma ogni tipologia prevede
tecniche di allevamento diversificate (Colum. 1 Praef. 26-27).

44

46

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 41



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

secundam) all’interno della rerum natura primaria*’. Negli animali domestici che non
sono mai stati sottoposti a tali procedure permane di fatto un tratto ferino*®, particolar-
mente marcato nei maschi sottratti alla castrazione e tenuti interi per la riproduzione
come tori, verri, arieti e galli*. Columella, per esempio, ¢ molto chiaro sul fatto che con
i tori non si possa esercitare lo stesso imperium che si usa efficacemente con vacche e
buoi: “sicuri delle proprie forze”, essi conducono vita separata vagando per boscaglie
(per nemora vagantur) e vanno e vengono a piacere (/iberos egressus et reditus habent)
dai luoghi in cui stazionano le mandrie di vacche e vitelli®.

Sugli aspetti pratici delle tecniche di doma abbiamo poche testimonianze. Catone
non ne fa cenno, Varrone le menziona ma non le descrive. In generale gli autori piu anti-
chi sorvolano sulle procedure di manipolazione degli animali domestici come castrazio-
ni, operazioni di culling e selezione delle nidiate, training, blandimenti o minacce e pu-
nizioni per comportamenti indesiderati, tosatura — e sul modo di governarli (moderari),
aspetti che di fatto instauravano la relazione interspecifica vera e propria ma che erano
in capo alla manovalanza schiavile (magistri, custodes, pastores, opiliones, bubulci,
subulci, porculatores e cosi via), non al dominus. Columella ¢ decisamente piu genero-
so. In particolare, & sorprendente la dovizia di particolari con cui descrive il processo di
domitura del bovino destinato a lavorare con I’arator. Possibilmente il processo deve
iniziare quando ancora ¢ un tenero vitello. E allora che I’animale deve essere abituato
ad essere toccato e a rimanere legato alla mangiatoia! in modo che, una volta raggiunta
I’eta della doma (fra i tre e i cinque anni), lo si possa sottomettere con facilita e senza
rischi®2. Non ¢ detto infatti che, preso direttamente dal gregge e senza questa procedura

47 Cic. de nat. deor. 2.60.152.

4 Colum. 6.2. eos autem [scil. boves| qui de grege feri comprehenduntur. Per la differenza di statuto fra
armentum ¢ bos domitus cfr. Varr. de re rust. 2 Praef. 4. I maiali, che non dovevano essere né munti
né tosati, erano probabilmente meno soggetti a procedure di manipolazione. Non sara forse solo per
la loro capacita di difendersi dai lupi senza I’aiuto dei cani che Varrone li considerava molto vicini ai
loro corrispettivi selvatici, i cinghiali: Varr. de re rust. 2.9.1 (prope enim haec apris).

11 toro si distingue dal bue per lo sguardo torvo (Colum. 6.20). Per il toro come fera, fra gli altri, Lucr.
5.1308. Su come i pastori cercavano di mitigare la feritas di arieti e capri petulci nonché dei galli si
veda Colum. 7.3 e 8.2. L ariete scelto che veniva allevato in casa per aiutare il pastore a movimentare
le greggi e che i Romani pare chiamassero scherzosamente Petro era invece con ogni probabilita sot-
toposto ad addestramento: op. cit. FRANCO, C. (2023) (nota 2). Per i feri mores dei galli, capaci di
combattimenti ferocissimi e di proteggere le femmine del pollaio contro predatori e serpenti: Colum.
8.2. Sullo sbilanciamento verso il selvaggio del maschio del gregge/mandria FRANCO, C. Il verro e
il cinghiale. Immagini di caccia e virilita nel mondo greco, in Studi Italiani di Filologia Classica 4.1
(2006) 5-31; EAD. Gendering animals. Feminine and masculine species in Artemidorus’ Interpreta-
tion of Dreams. Part One, in I Quaderni del Ramo d’Oro 12 (2020) 73-103.

0 Colum. 6.23.

51 Colum. 6.2 oportet, cum adhuc teneri sunt, consuescere manu tractari, ad praesepia religari.

Cfr. Varr. de re rust. 1.20.2 Novellos cum quis emerit iuvencos, si eorum colla in furcas destitutas
incluserit ac dederit cibum, diebus paucis erunt mansueti et ad domandum proni.

49

52

42 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

preliminare, il giovane bovino si dimostri placidamente disposto ad essere legato sotto
un bastone senza dare in escandescenze e ribellarsi cercando di fuggire impaurito (pa-
vor, (de)saevire, ira sono le parole scelte da Columella per i sentimenti dell’animale).

Il povero giovenco (se maschio)> aveva peraltro gia subito la procedura alquanto
crudele della castrazione, che viene descritta con dovizia di particolari in altra sezione
del trattato®*. Occorre poi insegnargli a camminare in maniera composta e tranquilla
(docere ... conposite ac sine pavore ambulare) e quindi a sopportare di avere la testa
completamente immobilizzata. Infine, occorre che, in quella condizione di assoluta vul-
nerabilita, il giovenco tolleri di essere accostato e toccato dal domitor e non rifugga
’odore umano — cosa che si cerca di far succedere anche rivolgendo al povero animale
paroline dolci (cum quadam vocis adulatione) e sfregandogli le narici (deinde nares
perfricato, ut hominem discant odorari). L’assuefazione all’'umano deve poi diventare
familiarita (quo familiariores bubulco fiant): a questo scopo il bovaro massaggera 1’ani-
male con vino puro non solo sulla schiena ma anche nelle parti piu delicate e vulnerabili
(pancia e interno coscia), stando attento a non prendere qualche calcio, evidentemente
atteso in questa fase ancora precoce di familiarizzazione. Infine osera ispezionare il ca-
vo orale, tirando fuori la lingua dalle fauci, trattandole con sale e infilandovi dapprima
due libbre di lardo salato e poi, attraverso un imbuto di corno, un sestario di vino. In
conclusione, i giovenchi “per mezzo di queste blandizie, si ammansiscono in tre giorni
e il quarto giorno accettano il giogo” (per haec blandimenta triduo fere mansuescunt
iugumque quarto die accipiunt). A quel punto, si trattera di abituarli gradualmente a
sopportare pesi e, finalmente perdomiti (“completamente domati”), ad arare campi sem-
pre piu impegnativi.

Come si capisce, il processo di mansuetizzazione e di doma non doveva essere fa-
cile, né poteva riuscire sempre alla perfezione. Ogni animale aveva il proprio tempe-
ramento. Con i buoi difficili da domare (asperi) bisognava stare attenti a non ricevere
calci o cornate, perché, una volta capito che puo difendersi, il bue ci avrebbe provato
di nuovo. Per costringere anche i bovini piu ribelli (contumaces) a sottomettersi, non
lasciando loro alcuna possibilita di respingere gli ordini (imperium respuendi facultas),
si utilizzavano aggiogamenti rieducativi con buoi veterani e colpi di frusta.

Le realta della castrazione e della doma del bue da lavoro al quale Columella ci in-
troduce getta una luce diversa sulla retorica del rispetto per il socius humani operis delle
fonti piu antiche®, per non dire della ricostruzione irenistica delle origini della domesti-

3311 bue aratore poteva essere anche una vacca, come ¢ chiaro dal mito del solco primigenio e cfr. Hor.

carm. 2.5.

% Colum. 6.26.

55 Non solo i vagheggiamenti di un passato in cui vis nulla umquam [bubus]adferebatur o quella dei
meriti iuvenci, ma anche le descrizioni alquanto edulcorate della doma dei giovenchi quale quella

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 43



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

cazione proposta da Varrone, disvelando tutte le resistenze dell’animale al processo di
assoggettamento operato dall’arator ed evidenziando la pesante tecnologia necessaria
per ottenere dall’animale la remissivita desiderata. Allo stesso tempo, giustifica I’ecce-
zionalita di statuto del bue aratore rispetto alla specie dei bovini, avvicinandolo a quello
degli equidi, solo eccezionalmente sacrificati e mai in contesti di sacrificio alimentare>®.

Con questi animali, individui allevati fino all’eta adulta e addestrati per essere im-
messi in contesti di interazione codificata, 1’investimento era interamente focalizzato
sulle prestazioni e la loro fungibilita, a differenza delle bestie non addestrate che erano
totalmente intercambiabili, era dunque molto ristretta’’.

Quanto al cane e al cavallo, pur essendo animali domestici, non era bene che fossero
sempre remissivi. | cavalli dovevano essere acres o placidi a seconda delle funzioni a
cui andavano adibiti*® e lo stesso con i cani. Mentre per i cani da compagnia destinati
a giocare con i bambini si selezionavano razze miti e di piccole dimensioni, il cane
da lavoro (guardiania o caccia) doveva possedere 1’aggressivita e la prestanza fisica
necessaria per inseguire e attaccare i selvatici e per difendere greggi e mandrie dai
lupi. Occorreva percio non solo sceglierlo di carattere adeguatamente aggressivo™ ma
anche educarlo alla pugnacita e alla reattivitd verso intrusi, predatori e selvaggina®.
Altrettanto il cavallo veniva scelto e addestrato diversamente a seconda dei contesti e
delle funzioni in cui si prevedeva di impiegarlo: in quello da guerra, un tratto aspro era
addirittura desiderabile®!.

di Verg. georg. 3.163-173. Le violenze sul bue e sugli altri armenta non dovevano certo finire con
la doma: i ripetuti inviti di Columella a non saevire sugli animali collaboratori lascia intendere che
bubulci, asinari e magistri non fossero teneri con loro. Frustate e colpi di pungolo erano all’ordine
del giorno. Claudio Eliano (de nat. an. 4.35), ammonira che il bue non dimentica chi lo bastona e lo
punisce: anche dopo un lungo lasso di tempo si vendica prendendo il bovaro a calci e rompendogli
qualche costola o addirittura uccidendolo a cornate. Simpatetica invece la versione ovidiana nella sua
opera piu pitagorica (Ov. met. 1.124) dove il soggiogamento del bue da inizio al suo destino di soffe-
renza: “i giovenchi per la prima volta gemettero oppressi dal giogo” (tum primum ... pressique iugo
gemuére iuvenci) e cfr. Ov. trist. 4.6.23 (iuga saeva).

La ricerca zooarcheologica conferma che la carne di cavallo non veniva consumata dai Romani se
non in casi estremi di carestia e raramente anche quella di asino (op. cit. DE GROSSI MAZZORIN,
J., MINNITI, C. [2022] 133-142).

Questo, fra I’altro, potrebbe anche spiegare perché fra gli animali che Pitagora avrebbe imposto di non
sacrificare compariva, secondo Aristosseno di Taranto, oltre al bue anche 1’ariete: si poteva intendere
I’ariete-leader, allevato dai pastori come ausilio nella movimentazione del gregge (op. cit. FRANCO,
C. [2022]).

8 Varr. de re rust. 2.7.15

3 Colum. 7.12 (neque mitissimi neque rursus truces atque crudeles).

0 Varr. de re rust. 9.12; Hor. epist. 1.2.65-7; Colum. 7.12; Nemes. Cyneg. 172 ss.

6l Varr. de re rust. 2.7.15 (acres volunt).

56

57

44 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

Per contro, la mansuetudine normalmente associata alla domesticita, poteva esse-
re attesa e apprezzata in animali selvatici timidi per natura. In questi casi, la mitezza
entrava in contraddizione con una costruzione della selvatichezza che la associava a
ferocia (ferocitas), intrattabilita (inmanitas, indocilitas), a un’indole difficile (aspera),
veemente (acris), combattiva (pugnax). Che feritas e mitezza non potessero predicarsi
insieme senza qualche imbarazzo risulta evidente nel seguente passo di Apuleio, in cui
due personaggi partono per una battuta di caccia al capriolo (caprea)®?:

Die quadam venatum Tlepomenus assumpto Thrasyllo petebat indagaturus feras, quod
tamen in capreis feritatis est; nec enim Charite maritum suum quaerere patiebatur bestias
armatas dente vel cornu.

Si capisce che il nesso fra selvaticita (feritas) e ferocia (ferocia) era percepito come
cosl stretto che I’aggettivo ferus riferito a un capriolo, animale selvatico ma per nulla
feroce, suonava bizzarro e richiedeva la precisazione introdotta dal narratore. Il quale,
poco dopo, elenca infatti la selvaggina “mite” (caprioli, daini, cervi) la cui caccia ¢ per-
ci0 un’attivita sicura (innoxia venatio) contrapponendola al pericoloso aper, che invece
espone cani e cacciatori a rischi estremi (nec ulla caprea nec pavens dammula nec prae
ceteris feris mitior cerva, sed aper immanis atque invisitatus exsurgit).

Quanto al mitissimo cervo, i Romani conoscevano esempi di relazione stretta con
questo animale indotte proprio da processi di “adozione” non violenta: i casi mitici del
cervo allevato dai figli di Tirro e accidentalmente ucciso da Ascanio (casus belli dello
scontro fra Troiani e Latini) e del cervo dello sfortunato Ciparisso (per la cui morte il ra-
gazzo si strugge in un lutto perpetuo) trovavano un riscontro, se diamo fede agli storici,
nel caso della cerva albina regalata da un Lusitano al generale mariano Sertorio e da lui
consultata come fatidica per le decisioni importanti®.

La conoscenza di elefanti addestrati fu, come ¢ noto, un evento dirompente a Roma.
Il terrore a suo tempo causato dagli elefanti di Pirro si riverbera ancora nei versi che
Lucrezio dedica ai rischi cui si espone chi prova a domare belve selvatiche per utiliz-
zarle in guerra®. Dopo lo shock prodotto da quell’incontro, la fiducia nel potere delle
tecniche di doma e di training crebbe fino a produrre sperimentazioni estese via via
a specie di ferae sempre piu feroces. La moda, diffusasi nella prima eta imperiale, di
tenere in casa come pets animali pericolosi (orsi, leoni, serpenti e altri) rese ancor piu
complessa la distinzione tra selvatici e domestici, con la conseguente incertezza della
tutela contro i danni procurati da animali selvatici legati da una relazione stabile con una
persona (custode o padrone). Come il cervo di Ciparisso, la cui indole era stata alterata

02 Apul. met. 8.4-5.
0 Verg. Aen. 7.475-510; Ov. met. 10.106-142; Val. Max. 1.2.4.
% Lucr. 5.1308-1340.

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 45



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

dalla stretta consuetudine con I'umano (metu vacuus naturalique pavore deposito), cosi
le belve mansuetizzate vedevano modificato il proprio statuto andando a occupare una
posizione intermedia e difficilmente inquadrabile® tra gli estremi di placiditas e feritas,
tanto ambigua quanto affascinante®®.

4. IDENTITA E RESPONSABILITA ANIMALI

Un altro tema di interesse, al quale potrd qui solamente accennare, ¢ quello del ti-
po di soggettivita riconosciuto all’animale non umano. A seconda della relazione che
il soggetto umano intrattiene con il non umano, infatti, il tipo di identita riconosciuta
muta da individuale a collettiva: se il soggetto animale in relazione ¢ sostituibile, la sua
identita ¢ collettiva (un cane, un cavallo, un mulo, un bue scelto per essere ucciso fra
molti possibili, un cervo preso di mira perché uscito allo scoperto o casualmente incap-
pato nelle reti, un pesce fra i molti che potevano abboccare all’amo); se non lo ¢, allora
I’animale assume una fisionomia unica — di solito, ma non necessariamente, marcata
dall’avere assegnato un nome proprio, per cui Lailaps, Boristhenes, Nikon, Phaithon
sono stati quel cane, quel cavallo, quell’asino e quel bovino vissuto in un dato luogo
e momento storico ¢ la cui memoria ¢ stata tramandata lungo i secoli. Vi sono poi casi
intermedi di animali la cui identita ¢ riferibile invece a un gruppo di appartenenza pit
ristretto della specie cui appartiene (per esempio un toro, una vacca, un vitello come
sottogruppi all’interno della classe “bovini” o un cane da caccia, un cane guardiano o
uno da compagnia all’interno della specie “cane”).

Il soggetto-specie ¢ tipicamente I’animale selvatico con il quale si intrattengono rela-
zioni occasionali e a distanza. Cosi, per esempio, nelle pratiche come la presa di auspici
i selvatici coinvolti sono fungibili e valgono in quanto rappresentanti della loro specie
(un avvoltoio, un’aquila, un corvo e cosi via) o del gruppo funzionale nel quale erano
classificati (alites, oscines). Per i domestici, invece, la fungibilita si attestava a un livello

6 Secondo Seneca (de ben. 7.19.6) le ferae inter nos educatae che fuggono mantengono parte della

mitezza acquisita anche quando ritornano nella selva: rimangono degli ibridi, diversi dai placidissimi
ma anche dai “veri” feri (aliquid mansuetudinis pristinae retinent tantumque a placidissimis absunt,
quantum a veris feris et numquam humanam manum passis).

Forse non a caso a partire dall’eta ellenistica e in sincronia con il diffondersi di menageries si molti-
plicano le affermazioni sull’instabilita dello statuto ferino e gli aneddoti sulla possibilita di instaurare
con i selvatici relazioni pacifiche come le “love stories” interspecifiche divenute in eta imperiale
quasi un genere letterario (WILLIAMS, C. When a Dolphin Loves a Boy. Some Greco-roman and
Native American Love Stories, in Classical Antiquity 32.1 [2013] 200-242) o i racconti di leoni che
riconoscono e risparmiano chi ha fatto loro del bene come il celebre episodio di Androclo. Eliano (de
nat. an. 4.44) arriva a sostenere che nessun animale selvatico mansuetizzato attaccherebbe mai i suoi
benefattori: secoli prima, in tutt’altro clima culturale, Eschilo ammoniva del contrario con I’apologo
del leoncino cresciuto in casa (Aesch. Ag. 717-736).

66

46 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

inferiore: il rapporto con gli individui variava a seconda dell’eta (vituli, pulli, porculi
etc.), del sesso (ovis/aries, vacca/taurus, verres/scrofa), della potenza riproduttiva (fau-
rus/bos, verres/maialis etc.), e della funzione (armentum, iumentum); la lessicalizzazio-
ne stessa di queste differenze come anche le prescrizioni rituali mostrano che gli indivi-
dui possedevano di volta in volta un’identita collegata a ciascuno di quei sottogruppi®’.
Con gli animali collaboratori, e/o con quelli con i quali si aveva una relazione affettiva,
infine, la relazione era spesso individuale. L’animale era senz’altro sostituibile nella
funzione, ma non senza qualche possibile difficolta, perché la prestazione era collegata
alle caratteristiche proprie dell’individuo: possiamo immaginare che un soldato apprez-
zasse un determinato cavallo da battaglia®®, che il bubulcus avesse bovi che trovava piu
efficienti di altri e 1’opilio 1 suoi cani da guardia preferiti. Di queste relazioni abbiamo
purtroppo scarse testimonianze, per lo piu filtrate dalla prospettiva dell’idillio®®. Ma le
epigrafi vengono in soccorso: quelle funerarie per animali defunti (per lo pit cani, ma
anche cavalli), in cui i1 dedicanti si premurano proprio di immortalare il tratto unico
dell’estinto perché i passanti ne possano apprezzare la biografia, sono documenti che
parlano chiaro; un’iscrizione latina (CIL IV 8938) ci tramanda il caso del pastore che ha
perduto la sua capretta di nome Donata. Un nome proprio era attribuito anche ad alcuni
animali degli spettacoli circensi. Con essi, il bestiarius avra intrattenuto un rapporto
personale mentre gli spettatori avranno nutrito una relazione di tipo parasociale.

Un cane allevato e tenuto per funzioni di guardia, di caccia o per compagnia era non
solo individuato ma anche investito di una serie di aspettative configurabili come “mo-
rali”. Il segugio doveva possedere virtus e animus, le qualita del buon cittadino-soldato
e ricercare riconoscimenti per i successi ottenuti’. Il cane guardiano doveva dal canto
suo mostrare dignitas, la capacita di stare al posto giusto nel momento giusto. Da un
cane ci si aspettava affidabilita (fides) e attaccamento al padrone (amor)’'. Del resto, a

67 Anche nell’ambito dei sacra solitamente la distribuzione per sesso, eta, colore, condizioni biologiche

aveva un peso semiotico (un ariete nero, un toro bianco, una vacca sterile e cosi via).

Moltissimi sono i nomi di cavalli e cani, ma abbiamo testimonianza anche di nomi propri per asini,
elefanti, muli, bovini, arieti, galli. Nomi propri per capre, caproni, bovini, arieti sono utilizzati dai
pastori negli /dilli di Teocrito. In Geoponica 17.2 troviamo I’affermazione che “i bovini riconoscono
la voce del bovaro e, quando vengono chiamati coi nomi che sono stati loro assegnati, capiscono e si
dirigono dove il pastore comanda”. Coppie di bovini con nomi propri compaiono gia in alcune tavo-
lette in Lineare B da Cnosso.

La letteratura bucolica rappresenta pastori che comunicano con gli animali che hanno in custodia e
danno spesso prova di avere con loro una relazione personale — un tratto probabilmente caratteristico
della loro rusticitas.

Gratt. Cyneg. 173, 254, 266; Nemes. Cyneg. 187-188 (emeritae laudem virtutis amare) e cfr. Hor.
epist. 1.2.65-7 (venaticus ... militat in silvis catulus).

Dignitas: Varr. de re rust. 1. 21. Fides: Lucr. 5.864 (levisomna canum fido cum pectore corda), 6.1222
(fida canum vis); Cic. de nat. deor. 2.158 (Canum vero tam fida custodia); Plin. nat. hist. 8.61.142-150
(Ex his quoque animalibus, quae nobiscum degunt, multa sunt cognitu digna, fidelissimumque ante

68

69

70

71

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 47



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

questi scopi il cucciolo veniva educato perché, come afferma Columella, “non solo le
doti naturali ma anche la disciplina fa i buoni mores” di un cane da lavoro’. Tale trai-
ning passava per procedure di assuefazione, per esempio, a rimanere legati ¢ a riposo
di giorno per vegliare meglio di notte per i cani guardiani o ad attaccare pelli di cervo
per quelli da caccia’. Gli esercizi venivano imposti con le buone o con le cattive ¢ la
frusta era sempre pronta: nell’iscrizione funebre per la cagna da caccia Margarita, gia
menzionata, i padroni la vogliono orgogliosa di non aver mai avuto bisogno di tale tipo
di correzione violenta (vv. 5-6 non gravibus vinc(u)lis unquam consueta teneri / verbera
nec niveo corpore saeva pati).

Tali interpretazioni moraleggianti della relazione umano-canina costituivano sen-
z’altro proiezioni interessate di sentimenti umani sull’animale, ma non del tutto arbi-
trarie, se si considera il successo che i processi di acculturazione del cane danno prova
di avere dopo millenni di co-evoluzione: il livello di inclusione nelle dinamiche della
socialita che questo animale puo raggiungere fa si che, fra cani e i loro umani di riferi-
mento, si possa parlare di interazioni sulla base di codici condivisi’®. Del resto il cane
(a differenza di armenta e iumenta guidati da briglie, morsi, corde e costretti da gioghi
e basti) svolge le proprie funzioni in autonomia ed € percio inevitabile che la buona ri-
uscita delle sue azioni dipenda dalla sua disponibilita ad agire in accordo con i desideri
dell’umano di riferimento, una disponibilita che, nel linguaggio umano, poteva essere
tradotta in termini utilitaristici (il cane allevato agisce cosi in cambio del cibo che rice-
ve) oppure affettivi (il cane agisce cosi perché ama il padrone). Coerentemente, il cane
poteva ben meritare, in cambio del suo agire secondo le attese umane, carezze, bocconi
succulenti e persino una sepoltura con epigrafe’>. Il cane che non svolgesse bene il lavo-
ro richiesto, per contro, veniva punito: Cicerone immagina che se i cani da guardia di un

omnia homini canis atque equus); Amor: Cic. de nat. deor. 2.158 (tamque amans dominorum adula-
tio).

Colum. 7.6. Per il termine disciplina riferito al cane da caccia: Apul. met. 8.4.5.

Cat. de agr. 124; Varr. de re rust. 1.21 (canes ... quos consuefacias potius noctu vigilare et interdiu
clausos dormire); Hor. epist. 1.2.65-7.

I cani, per esempio, sono i migliori interpreti dei segnali umani, intenzionali e non intenzionali e
comunicano con gli umani in modo assai piu efficace di specie anche geneticamente piu prossime a
Homo, quali scimpanzé e bonobo. Su come i successi dell’educazione del cane portassero a configura-
re I’interazione come una forma estesa di interazione appropriata mi permetto di rinviare a FRANCO,
C. Dogs and Humans in Ancient Greece and Rome. Towards a Definition of Extended Appropriate
Interaction, in MATSUOKA, A., SORENSON, J. (Eds.). Dog’s Best Friend? Rethinking Canid-Hu-
man Relations (Montreal 2019) 33-58.

A volte ’epigrafe ricorda proprio che il cane sepolto “ha meritato” questo riconoscimento: CIL VI
19190 (Helenae alumnae animae incomparabili et benemerenti), CIL X 659 v. 5 (tristis marmorea
posui te sede merentem). STEVANATO, C. La morte dell’animale d’affezione nel mondo romano tra
convenzione, ritualitd e sentimento: un’indagine “zooepigrafica”, in I Quaderni del Ramo d’Oro 8
(2016) 34-65.

72
73

74

75

48 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

tempio, deputati a latrare per rivelare eventuali intrusi di notte, dovessero latrare contro
i pellegrini venuti ad onorare il dio durante il giorno “gli spezzerebbero le zampe™ (eis
crura suffringantur)’®.

Ma la questione dell’agentivita degli animali non umani in termini di responsabilita
(merito, premio, sanzione) era assai pit complessa, perché non si limitava a valutazioni
operate sul comportamento del singolo individuo. In ambito sacrale, infatti, interveni-
vano altre logiche. Prendiamo il rituale del supplicium canum, durante il quale alcuni
esemplari di specie canina venivano appesi vivi a delle forche issate fra il tempio di lu-
ventas e quello di Summanus, in memoria, si diceva, dell’antico tradimento dei cani sul
Campidoglio, quando non seppero difendere la rocca dai Galli che la stavano assaltan-
do””. Com’¢ noto, furono le oche sacre a Giunone, presenti anch’esse sulla rocca, a dare
I’allarme schiamazzando e consentendo a Marco Manlio di organizzare una reazione.
Per loro fortuna, i Romani assediati, pur affamati, le avevano risparmiate per rispetto
alla dea. Coerentemente con questo mito, a Roma sarebbe invalso 1’uso di tributare
agli anseres un onore veramente spettacolare: alcuni esemplari, decorati con ornamenti
d’oro e di porpora, venivano trasportati in parata attraverso il foro su lettighe ricoperte
da tessuti preziosi’®. Non ¢ chiaro quando questa tradizionale processione in onore del-
le oche sia iniziata, né in quale relazione questa notizia sia con un’altra informazione
secondo la quale il cibo per le oche costituiva la prima preoccupazione dal censore ap-
pena entrato in carica”. E indubbio perd che a un certo punto tutti questi rituali in onore
delle oche — che Agostino bollava come superstizioni degne degli Egiziani, veneratori
di divinita animali®® — venivano ricondotti a quell’origine mitica, € messi in relazione di
opposizione con il rituale dei Supplicia canum.

Pare degno di nota il fatto che tale parallelismo replicava, sul piano mitico-rituale, la
duplice cerimonia descritta da Tito Livio (5.47), secondo il quale, salvata I’arx, onore
e premio in cibo andarono agli eroi della patria (guidati da Marco Manlio), mentre una
condanna a morte fu decretata per le sentinelle infingarde. Nei racconti eziologici i ruoli
sono giocati dagli animali: e sono gli animali attuali, in quanto individui ancor oggi
implicati nella colpa/merito dei loro progenitori, in una sorta di identita “araldica”, ad
essere periodicamente premiati o giustiziati. In altre parole, per gli animali non umani
colpa e merito possono essere transgenerazionali. Dal punto di vista zooantropologico,
per comprendere meglio il livello di fungibilita dell’individuo animale suo malgrado
coinvolto in queste dinamiche, sarebbe interessante a questo proposito sapere quali cani
e quali anseres i Romani scegliessero per celebrare i due rituali. Cani qualunque acqui-

76 Cic. pro Rosc. Am. 56.

77 Plin. nat. hist. 29.14 (57-58); Plut. de fort. Rom. 12 (Mor. 324 D — 326 A); Lydus de mens. 4.114.
8 Plut. de fort. Rom. 12 (Mor. 324 D — 326 A); Ael. de nat. an. 12.33; Serv. ad Aen. 8.652.

7 Plin. nat. hist. 10.26.51; Plut. quaest. Rom. 98 (mor. 278 b-d).

80 August. de civ. Dei 2.22.

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 49



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

stati per lo scopo, quali quelli che si trovavano in vendita dai /anii (fungibilita totale)®!
oppure scelti fra i cani da guardia (livello di sottogruppo) o ancora scelti fra i cani
guardiani del Campidoglio (livello “araldico™), che sappiamo ancora presenti in loco
nel IV secolo d.C.? Le oche in parata saranno state prese a caso oppure fra quelle sacre
a Giunone alle quali, secondo Ambrogio, si facevano ancora offerte alla sua epoca®??

Una spiegazione che, per giustificare le origini di un sacrificio espiatorio, metteva in
campo una colpa atavica dell’animale circolava anche a proposito dell’October equus.
Il rituale, celebrato in Campo Marzio nel mese di ottobre, prevedeva che, dopo la corsa
ippica, il cavallo di destra della biga vincente venisse sacrificato a Marte®3. Tale ucci-
sione, secondo certe fonti, era prevista dal rito per commemorare il cavallo di Troia,
responsabile di aver distrutto la citta dell’antenato Enea®*.

Come si vede, la logica sottesa a questi racconti ¢ ben diversa da quella che caratte-
rizzava la giustificazione dell’uccisione degli animali nocivi (noxia). Le bestie nocive
erano quelle che sempre minacciavano gli interessi umani (predatori, parassiti e pesti) e
che potevano percio essere uccise senza scrupolo, come si faceva con i ladri e i brigan-
ti*>. 1l fallimento dei cani del Campidoglio, invece, o il danno perpetrato dal cavallo di
Troia sugli Eneadi non impattavano sull’intera specie dei canes e degli equi rendendone
lecito lo sterminio, ma giustificavano solo la violenza inflitta ad alcuni di essi in speci-
fiche occasioni rituali.

Eziologie di questo tipo non erano ragionamenti filosofici e non si premuravano di
mostrare coerenza di argomentazione. Che lo scopo primario di tali racconti fosse sem-
plicemente quella di trovare un’origine e una giustificazione al rito lo vede bene Ovidio
a proposito di un altro sacrificio di cane, quello celebrato durante i Robigalia, in cui si

81 Del fatto che i cani per i sacrifici si acquistassero abbiamo testimonianza per la Grecia in un fram-

mento di Aristofane, dalla perduta commedia “I banchettanti” (fr. 204 [Edmond] I p. 632) che tuttavia
sembra riguardare un’offerta privata (“Che cosa? Hai comprato un cagnolino bianco per la dea dei
trivi?”). Per Roma, Varrone (de re rust. 2.9.5) accenna alla possibilita di acquistare un cane da guardia
dai cacciatori o dai /anii, ma lo sconsiglia vivamente in entrambi i casi: meglio affidarsi a cani allevati
da pastori ovvero prenderne uno che non abbia ancora avuto nessun addestramento,
82 Arnob. adv. nat. 6.20.2; Ambr. hex. 5.13.44.
8 MASTROCINQUE, A. October equus, in Hélade 2.2 (2016) 35-42.
8 Secondo Luigi Battezzato (Timeo e I’October equus: FGrHist 566 F 36 ¢ Euripide, Troiane 13-14 in
BONA, E., LEVI, C., MAGNALDI, G. (Eds.). Vestigia notitiai: scritti in Memoria di Michelangelo
Giusta [Genova 2012] 193-198) 1’eziologia potrebbe essere stata proposta da Timeo (IV-III a.C.)
influenzato da Euripide.
Colum. 8.11 mette insieme ladri e noxia animalia (predatori) come problemi cui 1’allevatore deve fare
fronte. Cicerone (de nat. deor. 2.157) considera “furto” quello degli animali che si appropriano dei
frutti coltivati dal contadino: nec si quae bestiae furantur aliquid ex iis aut rapiunt, illarum quoque
causa ea nata esse dicemus. Neque enim homines murum aut formicarum causa frumentum condunt
sed coniugum et liberorum et familiarum suarum; itaque bestiae furtim ut dixi fruuntur, domini palam
et libere.

85

50 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

offrivano a Robigo (la ruggine) le interiora di una pecora e di una cagna. In un passo dei
Fasti® il poeta riferisce che 1’eziologia del rito collegava la povera cagna massacrata
e macellata al mito di Icario, sfortunato propalatore in Attica del dono dionisiaco della
vite. In tale mito, la cagnolina del protagonista ucciso aveva guidato Erigone, che cer-
cava disperata il padre disperso, al suo cadavere. In alcune varianti del mito, la bestiola
addirittura seguiva la ragazza nella morte per il dolore del lutto. Tale comportamento
benemerito aveva guadagnato alla cagna I’onore di essere assunta in cielo come costel-
lazione, che da allora aveva assunto il nome di Cane. La ragione per cui, dunque, si era
stabilita per Robigo quella sconcertante offerta (nova victima) altra non era che il nome
(canis) dell’animale sacrificato, coincidente con quello della costellazione che favoriva
in estate la propagazione della ruggine (quare fiat, nil nisi nomen habet). Nel passaggio
ovidiano, il flamen celebrante cerca una giustificazione al rito inusuale che sta celebran-
do: ma la logica espiatoria dei supplicia canum, in questo caso, non funziona, perché
nessuna colpa del passato giustifica ’uccisione della cagna né I’offerta delle interiora
(turpia exta v. 936) anziché dell’intero animale in olocausto.

Ovidio si mostra anche altrove sensibile al tema del rapporto fra sacrificio e “me-
rito” degli animali uccisi, particolarmente nel finale delle Metamorfosi, un libro sotto
I’insegna del pitagorismo, e particolarmente per quegli animali che non venivano uccisi
per espiare, ma per condividere con gli déi un banchetto. Da secoli era vivo un dibatti-
to sull’opportunita o meno di versare sangue animale, con posizioni che andavano da
condanne radicali di ogni spargimento di sangue (Empedocle e Pitagora) a forme piu at-
tenuate, come quella di Teofrasto che giudicava lecito uccidere gli animali nocivi, ingiu-
sto ammazzare quelli innocui. Tale distinzione, di fatto, metteva pero in crisi il sistema
sacrificale, dal momento che ad essere offerti alla divinita erano per lo pit animali do-
mestici e innocui, prime fra tutti le pecore. E possibile che sia stato proprio per salvare
il sistema sacrificale da queste messe sotto accusa che i difensori dell’istituzione presero
a cercare negli animali domestici indizi di nocivita capaci di giustificarne I’uccisione.
Gli argomenti utilizzati mescolavano ragioni pratiche®’” e suscettibilita divine: I’immo-
labilita delle capre trovava giustificazione nel fatto che questi animali minacciavano
con i loro denti le viti sacre a Dioniso/Libero e gli ulivi di Minerva®®; quella dei suini,
invece, nella loro propensione a rovinare le messi di Demetra/Cerere®. Ma ecco allora

8 Ovid. fast. 4.908-942.

87 Sulla problematicita della gestione delle capre in spazi agricoli si veda Plat. leg. 1.639a.

8 Varr. de re rust. 1.2.18-20; Verg. Georg. 2.380; Ov. fast. 1.349-353, met. 15.114-5.

8 Varr. de re rust. 2.4.9; Ov. fast. 1.353-362, met. 15.110-2. Un maiale punito in quanto devastatore di
campi compare anche in Odissea 18.28-9 dove Iro minaccia Odisseo di fargli cadere i denti come si
fa con un “maiale divoratore di messi” (yopoi 8¢ ke mhvtog 030vtag yvodudv EEeldoaiit Gvog dG
MPorteipng). Sugli animali che “rubano” i frutti della terra coltivati dagli umani e che non sono dun-
que destinati a loro Cic. de nat. deor. 2.157 (furantur ... furtim).

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 51



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

Ovidio pretendere, a piu riprese, una buona ragione anche per pecore e buoi: perché
mai si sarebbero meritati quel trattamento (quid meruére)? loro che sono le bestie piu
innocue della terra®? La domanda era, ovviamente, retorica e volta soltanto a mettere a
nudo I’arbitrio con il quale I’'umano trattava gli altri esseri viventi, non risparmiando la
sua violenza nemmeno ai pit innocenti fra loro.

5. CONCLUSIONI

La storia della filosofia puo tracciare, attraverso lo studio dei pensatori antichi, una
tradizione di riflessioni incentrate sulla concettualizzazione della differenza fra umano
e animale. Per una filologia di ispirazione antropologica attenta alle pratiche concrete e
alle reali interazioni fra umani e individui di altre specie, invece, I’opposizione umano/
animale € una concettualizzazione troppo astratta per essere utilizzata proficuamente.
Come questo contributo ha cercato di illustrare, nelle relazioni concrete i rapporti si
articola(va)no e si differenzia(va)no, infatti, in maniera intersezionale ¢ a macchia di
leopardo, talché ¢ impossibile sia costruire un quadro di sintesi sia una linea di sviluppo
storico lineare dei rapporti fra “i Romani” e “gli animali”. Si puo procedere semmai con
micro-analisi, circoscrivendo 1’attenzione ai rapporti con una specie o sottogruppo (nei
vari contesti storici e socio-economici) e includendo diverse tipologie di fonti; isolando
alcuni temi trasversali che consentano di individuare le presupposizioni e gli orizzonti
di attesa che certe categorie di umani (élite e, meno spesso, marginali) mobilitavano
quando interagivano con individui di altre specie (per esempio, ’interazione con i do-
mestici); o ancora decostruire i discorsi con i quali certi soggetti umani giustificavano
I’arbitrarieta delle loro scelte in materia di interazioni con determinati soggetti animali
in particolari situazioni (per esempio, rituali).

Come gia sapevano gli antichi, del resto, I’opposizione umano/animale, non ¢ un’ar-
ticolazione del reale biologico, ma un’operazione di antropopoiesi che posiziona I’'uma-
no al vertice del mondo, essere eccezionale e privilegiato, e consegna il resto dei viventi
a un insieme indistinto, in cui non c’¢ spazio per le particolarita specie-specifiche, e
ancor meno per le singolarita individuali. Per usare le parole di Jacques Derrida, “ani-
male” ¢ un ani-mot, una parola singola che oblitera nel collettivo la pluralita dei miliardi
di animaux, ciascuno con il proprio corpo senziente, i propri interessi e prospettive,

% Si noti la martellante insistenza sul concetto di innocenza nel caso del bue in met. 15.120-121: Quid

meruere boves, animal sine fraude dolisque innocuum simplex, natum tolerare labores? Per la pecora
(Met. 15.116) quid meruistis, oves, placidum pecus? Da confrontare con fast.1.362 (quid bos, quid
placidae commeruistis oves?) in un passo in cui la domanda sorge proprio dopo ’illustrazione delle
colpe di maiale e capra verso messi e vigneti. C’¢ qui forse una polemica con Virgilio, che nelle Geor-
giche (2.375) attribuisce anche a pecore e vacche, oltre che a uri selvatici, caprioli e capre, 1’abitudine
di rovinare le vigne (pascuntur oves avidaeque iuvencae).

52 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025



Cristiana Franco Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici

azioni e interazioni e con la propria storia biografica, culturale ed evolutiva’'. Come &
noto, la negazione della soggettivita ¢ precondizione di ogni forma di sfruttamento e di
dominio. Se a decidere la gerarchia del mondo fossero le gru, diceva Platone (Politico
263d), noi umani ci troveremmo tutti confusi fra le “bestie” a loro soggette. Ma, forse,
anche questa ¢ una fantasia malevola, una proiezione indebita sugli altri animali delle
nostre, umane pulsioni alla sopraffazione.

Una lettura delle fonti che cerchi, spesso contro le intenzioni dei testi, di recuperare
le esperienze delle interazioni interspecifiche senza privilegiare il punto di vista del
soggetto umano dominante, che metta a nudo I’ideologia andro-antropocentrica e clas-
sista che informa molti racconti, che valorizzi le agentivita anche animali (cooperazio-
ni spontanee, resistenze, ribellioni) implicitamente riconosciute dalle rappresentazioni
umane e che non passi sotto silenzio le millenarie sofferenze inflitte ai soggetti animali
da mano umana ¢ quello che ci si attende, nel XXI secolo, da una filologia che non vo-
glia ignorare la svolta impressa alle discipline umanistiche dal cosiddetto “animal turn”.

6. BIBLIOGRAFIA

BATTEZZATO, L. Timeo e I’October equus: FGrHist 566 F 36 e Euripide, Troiane 13-14 in
BONA, E., LEVIL, C., MAGNALDI, G. (Eds.). Vestigia notitiai: scritti in Memoria di Miche-
langelo Giusta (Genova 2012) 193-198

BETTINI, M. (Ed.). L’antropologia del mondo antico (Bologna 2025)

BRADLEY, K. The Sentimental Education of the Roman Child. The Role of Pet-keeping, in
Latomus 57.3 (1998) 523-557

CUCCHI, Th. ARBUCLE, B., Animal domestication: from distant past to current development
and issues, in Animal Frontiers, 11.3 (2021) 6-9, https://doi.org/10.1093/af/vfab013

DE GROSSI MAZZORIN, J., MINNITI, C. Gli animali a Roma (Sesto Fiorentino 2022)

FOGEN, Th., LUCCIONI, P., MATTERNE, V., RUAS, M.P. Pests and diseases in Cultiver dans
I’ Antiquité. Les céréales et les légumineuses, online https://agriculture-antiquite.huma-num.
fr/notices/parasites_et maladies

FRANCO, C. Il verro e il cinghiale. Immagini di caccia e virilita nel mondo greco, in Studi Ita-
liani di Filologia Classica 4.1 (2006) 5-31

FRANCO, C. Animals, in BETTINI, M., SHORT, W.M. (Eds.). The World through Roman Eyes:
Anthropological Approaches to Ancient Culture (Cambridge 2018) 275-298

FRANCO, C., Dogs and Humans in Ancient Greece and Rome. Towards a Definition of Exten-
ded Appropriate Interaction, in MATSUOKA, A., SORENSON, J. (Eds.). Dog’s Best Friend?
Rethinking Canid-Human Relations (Montreal 2019) 33-58

°1 " FRANCO, C. Animal Turn, in BETTINI, M. (a cura di), L’antropologia del mondo antico (Bologna
2025) 63-80.

DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025 53



Umani e (altri) animali nel mondo romano: punti di vista zooantropologici Cristiana Franco

FRANCO, C. Gendering animals. Feminine and masculine species in Artemidorus’ Interpreta-
tion of Dreams. Part One, in I Quaderni del Ramo d’Oro 12 (2020) 73-103

FRANCO, C. Brutus the Ram: Poetics of the Flock Leader between Intertextuality and Eth-
nography, in FRANCO, C., VESPA, M., ZUCKER, A. (Eds.). Zoomathia. Learning about
Animals in Ancient and Medieval Cultures (Siena 2023) 267-295

FRANCO, C. Animal turn, in BETTINI, M. (Ed.). L’antropologia del mondo antico, (Bologna
2025) 63-80

GAUTIER, N. L’homme et I’animal domestique & Pompéi (Ile siécle avant J.-C.-9 ap. J.-C.).
Essai d’histoire culturelle (These de doctorat, Université de Rennes, 2018)

LEWIS, S. Pets as Humans and Humans as Pets in Imperial Rome, in Arethusa 58.2 (2025)
143-164

LI CAUSI, P. Generare in comune. Teorie e rappresentazioni dell’ibrido nel sapere zoologico dei
Greci e dei Romani (Palermo 2008)

LI CAUSI, P., Officia etiam ferae sentiunt. doveri interspecifici ¢ relazioni uomo-animale in
Sen. ben. 1.2.5, in FORMISANO, M., MARCHESE, R. R. (Eds.). In gara col modello: studi
sull’idea di competizione nella letteratura latina: un libro per Giusto Picone (Palermo 2017)
155-177

MASTROCINQUE, A. October equus in Hélade 2.2 (2016) 35-42

PURUGGANAN, M.D., What is domestication? in Trends in ecology and evolution 37.8 (2022)
663-671

SHELTON, J.-A. Contracts with Animals: Lucretius De Rerum Natura, in Between the Species
11.1 (1995) 115-121

SHELTON, J.-A. Spectacles of Animal Abuse, in CAMPBELL, G.L. (Ed.). The Oxford Hand-
book of Animals in Classical Thought and Life (Oxford 2014) 461-477

STEVANATO, C. La morte dell’animale d’affezione nel mondo romano tra convenzione, rituali-
ta e sentimento: un’indagine “zooepigrafica”, in I Quaderni del Ramo d’Oro 8 (2016) 34-65

TANGA, C., REMIGIO, M., VINCIANQO, J.-A., Transmission of Zoonotic Diseases in the Daily
Life of Ancient Pompeii and Herculaneum (79 CE, Italy): A Review of Animal-Human—En-
vironment Interactions through Biological, Historical and Archacological Sources, in Ani-
mals (Basel) 12.2 (2022)
https://www.mdpi.com/2076-2615/12/2/213

WILLIAMS, C. When a Dolphin Loves a Boy. Some Greco-roman and Native American Love
Stories, in Classical Antiquity 32.1 (2013) 200-242

54 DALPS. Derecho Animal (Animal Legal and Policy Studies) - Monografico 2025






